
Cientologia;
UMA NOVA ÓTICA SOBRE A VIDA

L. Ron Hubbard



2

Índice

Nota Importante 4
É POSSÍVEL SER FELIZ? 5
A VERDADEIRA HISTÓRIA DA CIENTOLOGIA 8
DUAS REGRAS PARA UMA VIDA FELIZ 11
QUAL É O MISTÉRIO BÁSICO? 14
A BUSCA DO HOMEM PELA SUA ALMA 16
A RAZÃO DAS COISAS 18
O QUE É CIENTOLOGIA 21
AS CONDIÇÕES DE EXISTÊNCIA 24
A CRIATIVIDADE DA MULHER 25
MITOS DA MENTE 26
COMO VIVER COM CRIANÇAS 28
DO CASAMENTO 31
O HOMEM BEM SUCEDIDO 33
DA MORTE DO ESTADO DE CONSCIÊNCIA 35
ÊNFASE NA CAPACIDADE 38
AS PESSOAS HONESTAS TAMBÉM TÊM DIREITOS 40
NÍVEL DE ACEITAÇÃO 42
CONFRONTO 43
DA ORDEM 46
DO CARÁCTER HUMANO 47
PASSADO, PRESENTE E FUTURO 50
JOGAR O JOGO 52
LIBERDADE VERSUS ARMADILHA 54
JUSTIÇA 57
OS VOCABULÁRIOS DA CIÊNCIA 59
COMO ESTUDAR UMA CIÊNCIA 61
A MENTE HUMANA 66
OS REGISTOS DA MENTE SÃO PERMANENTES 70
COMUNICAÇÃO 72



3

“A mente humana

é capaz de resolver o problema

da mente humana.” – LRH.



4

Nota Importante
Ao estudar Cientologia tenha a certeza absoluta de jamais ultrapassar uma

palavra que não compreenda inteiramente.

A única razão de uma pessoa abandonar um estudo, tornar-se confusa
ou incapaz de aprender é ter ido adiante de uma palavra que não foi compreen-
dida.

Se o material se tornar confuso ou se não conseguir apreendê-lo, haverá
logo antes uma palavra que não compreendeu. Não prossiga. Volte para ANTES
do ponto em que entrou em dificuldade, encontre a palavra mal-entendida e
obtenha sua definição.



5

É POSSÍVEL SER FELIZ?

É possível ser feliz?

Um grande número de pessoas cogita se metade de nós até mesmo existe
neste moderno e apressado mundo. Com frequência um indivíduo pode ter um
milhão de dólares, pode ter tudo que o seu coração aparentemente deseja, e
ainda assim, ser infeliz. Tomamos o caso de alguém que trabalhou no duro toda
a vida e constituiu uma grande família. Esperou por uma ocasião em que, por
fim, se pôde apresentar, ser feliz e contente, tendo bastante tempo para fazer
todas as coisas que queria fazer e, então, vemo-lo, após se ter aposentado, está
feliz? Não. Senta-se, pensando sobre os bons tempos em que trabalhava no
duro.

O principal problema da vida é felicidade, mas dir-lhe-ei mais daqui a pouco.
O mundo pode ou não ser planeado para ser feliz. Pode não lhe ser possível a si
ser feliz neste mundo e, no entanto, quase todos nós temos a meta de sermos
felizes e contentes a respeito da vida.

Veja, nós olhamos com frequência para o mundo à nossa volta e dizemos que
ninguém poderia ser feliz neste lugar; olhamos para os pratos sujos no lava-
loiça, para o carro que precisa de pintura e para o facto de precisarmos de um
novo aquecedor a gás, dum casaco novo, de sapatos novos ou simplesmente
gostaríamos de ter melhores sapatos; e assim, como é que alguém poderia ser
feliz, quando na verdade não pode ter tudo que deseja. Ele é incapaz de fazer
todas as coisas que gostaria, portanto, este ambiente não permite a uma pessoa
ser tão feliz quanto poderia. Bem, vou dizer-lhe uma coisa engraçada, muitos
filósofos o disseram muitas vezes, mas a verdade é que toda a felicidade que
algum dia encontrar está em si.

Você recorda-se de quando tinha talvez cinco anos de idade e saiu de manhã,
contemplou o dia e estava um dia muito bonito, olhou as flores e eram flores
muito bonitas; vinte cinco anos mais tarde levanta-se de manhã, dá uma vista
de olhos nas flores e elas estão murchas. O dia não é feliz. Bem, o que foi que
mudou? Você sabe que são as mesmas flores, o mundo é o mesmo. Algo deve
ter mudado. Possivelmente foi você.

Na verdade, uma criancinha colhe todo o seu “sabor” da vida do encanto que
nela coloca. Acena com mão mágica e faz surgir toda a espécie de coisas inte-
ressantes na sociedade. Encontra-se aqui este homem grande, forte, bruto mon-
tando o seu corcel de ferro, para cima e para baixo e, caramba, ele gostaria de
ser polícia. Sim senhor! Este garoto gostaria seguramente de ser polícia; e vinte
cinco anos mais tarde, olha para aquele polícia conduzindo para cá e para lá,
verifica o seu velocímetro e diz “malditos polícias!”

Bem, o que mudou aqui? O polícia mudou? Não. Apenas a atitude para com
ele. A nossa atitude para com a vida faz toda a diferença no nosso viver. Você
sabe que não seria preciso estudar mil livros antigos para descobrir este facto.
Porém, às vezes é preciso ser de novo indicado que a vida não muda tanto
quanto você.

Uma vez, talvez, você pensou em casar-se, ter uma boa casa e uma boa famí-
lia; tudo seria simplesmente ótimo. O marido viria para casa, poria o jantar na
mesa e todos estariam felizes; depois casou e isso não deu muito certo. De um
modo ou de outro, ele chega tarde após discussão com o chefe, e não se sente



6

bem. Ele não quer ir ao cinema e, de qualquer maneira não vê como você tem
sempre que fazer, afinal de contas fica sentada em casa todo o dia sem fazer
nada, e você sabe que ele também não faz nada. Ele desaparece de casa. Foi-se.
Depois volta mais tarde, à noite, e pode seguir-se uma boa discussão sobre isto.
Na realidade, ambos trabalham duramente. Ora o que fazemos numa condição
como esta? Despedaçamos simplesmente o casamento? Entramos num pugilato
pela casa fora? Ou atiramos com os filhos para o caixote do lixo? Ou vamos para
a casa da mãe? Ou fazemos o quê?

Bem, há muitas coisas que podíamos fazer, mas, no mínimo, damos uma
vista de olhos no ambiente. Olhar apenas à volta e dizer: “Onde estou? O que
faço aqui?” E aí, uma vez tendo descoberto onde está, bem, tente descobrir como
tornar aquilo um pouco mais habitável. No dia em que paramos de construir
nosso próprio ambiente, quando se deixa de construir as nossas próprias ime-
diações, quando paramos de agitar uma mão mágica e dotar de graça tudo à
nossa volta com magia e beleza, as coisas deixam de ser mágicas, deixam de ser
belas.

Outras pessoas procuram a felicidade de várias maneiras. Procuram-na fre-
neticamente como se fosse alguma espécie de mecanismo existente, talvez al-
guma maquinazinha, talvez ela esteja na próxima esquina ou talvez nalgum ou-
tro lugar. Procuram algo, mas o que é estranho é que a única vez que encontram
algo foi quando a já tinham lá colocado primeiro. Agora, isto não parece muito
plausível, mas é bem verdadeiro. As pessoas que se tornam infelizes a respeito
da vida, são infelizes única e simplesmente porque a vida deixou de ser feita por
elas. Aqui temos a simples diferença num ser humano. Temos aqui um ser hu-
mano infeliz, desgraçado, e não indo bem na vida, doente, que não vê o esplen-
dor da luz. A vida está a manipulá-lo, a dirigi-lo, a mudá-lo, a moldá-lo.

E aqui temos alguém feliz, contente, forte, que acha agradável a maioria das
coisas; e que descobrimos nós nesta pessoa? Descobrimos que está a fazer a
vida, e existe verdadeiramente uma única diferença: você está a fazer a vida ou
a vida está a fazê-lo a si?

Verifique isto cuidadosamente e descobrirá que uma pessoa deixou de fazer
a vida porque ela mesma decidiu que a vida não pode ser feita. Algum fracasso,
algum pequeno fracasso, talvez não se ter formado com a mesma classe, ou
talvez tal fracasso tenha a ver com o facto de não ter casado com o primeiro
Homem ou mulher que apareceu e parecia tão desejável, ou talvez a perda dum
carro, ou apenas uma pequena coisa da vida desse início a esta atitude. Um dia
a pessoa olhou à volta e disse: “Bem, perdi”, e depois disso a vida molda-a, ela
já não faz a vida.

Agora, isto seria uma situação muito crítica se não se pudesse fazer nada,
mas o facto é que este é o mais fácil de todos os problemas com que o Homem
se defronta; mudar-se a si mesmo e as atitudes daqueles à sua volta. É muitís-
simo fácil mudar a atitude de outra pessoa, contudo você é totalmente depen-
dente das atitudes dos outros; a atitude de alguém para consigo pode favorecer
ou prejudicar a sua vida. Já lhe ocorreu que o seu lar se mantém unido devido
à atitude que a outra pessoa tem para consigo? Desse modo há aqui realmente
dois problemas, você teria de mudar duas atitudes. Uma: a sua atitude para
com alguém, e outra: a atitude das pessoas para consigo. Bom, existem manei-
ras de fazer isto? Sim, felizmente existem.

Durante muitos e muitos séculos o Homem tem desejado saber como mudar
a mente, as suas próprias condições e dos seus semelhantes. Na verdade, o
Homem tinha uma inclinação acumulada para fazer isto até há relativamente



7

poucos anos atrás. Entretanto, estamos a tornar este mundo muito acelerado;
estamos a tornar este mundo num mundo em que a magia é capaz de ocorrer a
qualquer momento, e tem ocorrido.

O Homem compreende agora uma grande quantidade de coisas sobre o uni-
verso em que vive e que nunca entendeu antes. Entre as coisas que compreende
agora está a mente humana. A mente humana não é um problema insolúvel. A
psicologia do século dezanove não resolveu o problema, porém isso não significa
que este não tenha sido já resolvido.

Nos tempos modernos, os milagres mais interessantes estão a acontecer por
todo este país e outros continentes da terra. De que consistem estes milagres?
Das pessoas se tornarem boas quando estavam doentes incuráveis. De pessoas
infelizes se tornarem felizes uma vez mais. De eliminar o perigo inerente a mui-
tas das doenças e muitas das condições do Homem. Porém, a resposta tem sido
sempre com o Homem. O Homem tem sido capaz de buscar e encontrar esta
resposta, portanto, talvez o próprio Homem tenha que mudar. Talvez tenha que
ter vindo até aos tempos modernos para descobrir que o universo físico não era
composto de demónios e fantasmas, para sobreviver às suas superstições, para
sobreviver à ignorância dos seus antepassados. Talvez tivesse de fazer tudo,
incluindo inventar a bomba atómica, antes de finalmente poder encontrar-se a
si próprio.

Bem, ele agora domina muito bem o universo físico. O universo físico não é
mais um problema para ele, pode fazer muitas coisas com ele; e tendo conquis-
tado isso, pode agora conquistar-se a si mesmo. A verdade é que ele já se con-
quistou a si próprio. A ciência da Cientologia surgiu devido ao aumento do co-
nhecimento da energia pelo Homem. O Homem entrou na posse de mais infor-
mação sobre energia do que antes em toda a sua história; e no meio disso entrou
de posse de informação sobre a energia que é a sua própria mente. O corpo é
um mecanismo de energia. Naturalmente, uma pessoa que não pode lidar com
energia, não poderia lidar com um corpo. Ficaria cansado, ficaria perturbado,
ficaria infeliz e olharia à sua volta encontrando nada mais do que energia. Se
soubesse muito de energia, particularmente a sua própria energia, o e do espaço
que o rodeia, certamente se conheceria a si próprio, e isso na essência, tem sido
sua meta durante muitos milhares de anos: conhecer-se a si próprio.

A Cientologia tornou possível a ele conseguir isto.



8

A VERDADEIRA HISTÓRIA DA CIENTOLOGIA

A verdadeira história da Cientologia é simples, concisa e direta. Conta-se ra-
pidamente:

1. Um filósofo desenvolve uma filosofia a respeito da vida e da morte.

2. As pessoas acham-na interessante;

3. Elas descobriram que ela funciona;

4. Passaram-na para outros;

5. Ela cresce.

Quando examinamos este relato extremamente exato e muito breve, vemos
que têm que existir na nossa civilização alguns elementos muito perturbadores
para se acreditar em qualquer outra coisa a respeito da Cientologia.

Estes elementos perturbadores são os Mercadores do Caos. Dedicam-se à
confusão e transtorno. O seu pão de cada dia é feito da criação de caos. Se o
caos fosse diminuído, os seus rendimentos também.

O político, o repórter, o médico, o fabricante de drogas, o militarista e o fabri-
cante de armas, a polícia e o agente funerário, para nomear os líderes da lista,
engordam unicamente com base no “ambiente perigoso”. Até indivíduos e mem-
bros da família podem ser Mercadores do Caos.

É do interesse deles fazer o ambiente parecer tão ameaçador quanto possível,
pois só assim eles podem ter lucro. Os seus rendimentos, força e poder sobem
na proporção direta da ameaça que podem injetar na vizinhança das pessoas.
Com essa ameaça podem extorquir receitas, apropriações, mais circulação e re-
compensas sem qualquer dúvida. Estes são os Mercadores do Caos. Se não ge-
rassem, comprassem e vendessem o caos, ficariam, pensam eles, pobres.

Por exemplo, falamos levianamente em “boa imprensa”. Existe tal coisa hoje
em dia? Passe os olhos num jornal. Há alguma coisa boa na página da frente?
Em lugar disso, há assassinato e morte, discordância e catástrofe. E até isso,
mau como é, é sensacionalizado e feito parecer pior.

Esta é a produção, a sangue frio, de um “ambiente perigoso”. As pessoas não
precisam destas notícias; e se precisassem, precisariam também dos factos e
não da perturbação. Mas atingindo uma pessoa com suficiente dureza, pode-se
fazê-la soltar dinheiro. Essa é a fórmula básica da extorsão. É desse modo que
os jornais são vendidos. O impacto prende-lhes a atenção.

Um jornal tem de ter caos e confusão. As “notícias” têm de ter “conflito”. Por-
tanto, não existe boa imprensa, mas apenas má imprensa a respeito de tudo.
Suspirar pela “boa imprensa” é imprudente numa sociedade em que reinam os
Mercadores do Caos.

Veja o que tem de ser feito à verdadeira história da Cientologia a fim de
“torná-la notícia” pelos modernos padrões da imprensa. É preciso injetar con-
flito onde não existe. Portanto, a imprensa tem de inventar perturbação e con-
flito.

Tomemos a primeira linha. Como se faz conflito dela?

N.º 1. Um filósofo desenvolve uma filosofia a respeito da vida e da morte.



9

Os Mercadores do Caos têm de aqui injetar um ou diversos conflitos possí-
veis. Ele não é doutor em filosofia é o que eles têm que afirmar. Nunca são
suficientemente audaciosos para dizer que não é uma filosofia. Mas podem e
continuam interminavelmente, pois seu propósito os compele, a esforçar-se
para invalidar a identidade da pessoa que a desenvolveu.

Na realidade, quem desenvolveu a filosofia estava muito bem alicerçado em
assuntos académicos e na humanística, provavelmente melhor fundamentado
apenas em filosofia formal do que os professores de filosofia das universidades.

O esforço de um só Homem é incrível em termos de horas de estudo e pes-
quisa, e não há memória de o recorde ser aproximado, porém isto jamais seria
considerado digno de notícia. Escrever o simples facto de um filósofo ter desen-
volvido uma filosofia, não é o tipo de notícia de jornal e não iria perturbar o
ambiente. Daí, as elaboradas notícias de ficção a respeito do N.º 1 acima.

Depois, tome a segunda parte da história verdadeira. As pessoas acham-na
interessante. Seria muito estranho se não o fizessem, pois todos fazem estas
perguntas, procurando respostas para a sua condição-de-ser, e a verdade bá-
sica das respostas é observável nas conclusões da Cientologia.

Depois, para fazer disto “noticia”, terá de ser perturbador. As pessoas são
vistas como sequestradas, ou hipnotizadas e arrastadas como vítimas relutan-
tes para lerem os livros do escritor.

O Mercado do Caos deixa o N.º 3 completamente em paz. É terreno perigoso
para ele. As pessoas descobrem que ela funciona. Nenhum indício de funciona-
mento jamais seria ligado à Cientologia pela imprensa, embora não haja dúvida
na mente da imprensa que, de facto funciona. É por isso que é perigosa. Acalma
o ambiente. Assim sendo, qualquer tempo gasto em tentar convencer a im-
prensa de que a Cientologia funciona é tempo empregado a perturbar um repór-
ter.

Sobre o N.º 4, as pessoas passaram-na para outros, a imprensa sente-se tra-
ída. “ninguém deve acreditar em coisa alguma que não lê nos jornais. Como é
que a palavra boca a boca ousa existir?”. Assim, para tentar impedir as pessoas
de ouvir, o Mercador do Caos tem de usar palavras como “culto”. Trata-se de
um “grupo fechado”, enquanto que a Cientologia é o grupo mais aberto da terra
a qualquer pessoa. E eles têm de atacar organizações e a sua gente para tentar
manter as pessoas fora da Cientologia.

Agora, quanto ao N.º 5, Ela cresce, temos a verdadeira objeção,

À medida em que a verdade vai em frente, as mentiras morrem. O aniquila-
mento das mentiras é um ato que tira o pão da boca do Mercador do Caos. A
menos que possa mentir com negligência selvagem sobre “quanto tudo é mau”,
pensa que morrerá de fome.

O mundo simplesmente não deve ser um lugar melhor, de acordo com o Mer-
cador do Caos. Se as pessoas fossem menos perturbadas, menos deprimidas
pelo ambiente, não haveria novas verbas para a polícia, exércitos, grandes fo-
guetes, e não haveria nem uns tostões para uma imprensa gritante e sensacio-
nal.

Enquanto se promoverem políticos com escândalo, a polícia obtiver mais paga
por mais crime, os médicos ficarem mais gordos com mais doença, existirão
Mercadores do Caos. Eles são pagos para isso.

E a sua ameaça é a simples história da Cientologia. Pois essa é a história
verdadeira. E por trás do seu progresso, há um ambiente mais calmo no qual o



10

Homem pode viver e sentir-se melhor. Se não acreditar nisto, pare de ler jornais
durante duas semanas e verá que se sente melhor. Suponha que tinha todas
essas perturbações sanadas?

É pena que, certamente, até o Mercador do Caos precise de nós, não para
engordar, mas só para ele próprio viver como um ser.

Assim, a verdadeira história da Cientologia é uma história simples.

É verdadeira demais para ser posta de lado.



11

DUAS REGRAS PARA UMA VIDA FELIZ

1. Ser capaz experimentar (suportar) qualquer coisa.

2. Causar somente as coisas que os outros podem experimentar (suportar)
facilmente.

O Homem tem tido muitas regras de ouro. A regra Budista de “fazer aos ou-
tros aquilo que gostaria que os outros lhe fizessem a si” tem sido repetida com
frequência noutras religiões. Porém, tais regras de ouro, embora tenham servido
para elevar o Homem acima do animal, não resultaram em sanidade, sucesso
ou felicidade assegurados. Tal regra de ouro dá apenas o ponto de causa* ou,
na melhor das hipóteses, o ponto de efeito reflexo**. É uma coisa feita-pela-pes-
soa-a-si-própria, e tende a pôr tudo numa causa obsessiva. Não oferece pensa-
mento sobre o que fazer em relação às coisas feitas a nós por outros que não
têm aquela doutrina.

Como se lida com as coisas nocivas feitas a nós? Isto não está dito na regra
Budista. Resultaram daqui muitas respostas a esmo. Entre elas estão muitas
respostas da ciência Cristã (efeitos na própria pessoa não existem), as respostas
dos antigos Cristãos (tornar-se mártir), as respostas dos ministros Cristãos
(condenar todo o pecado). Tais respostas aos efeitos criados na pessoa ocasio-
nam um estado de espírito pouco menos do que sadio, para não dizer infeliz.

Após a casa ter ardido e a família cremada, não é de grande consolação (1)
fingir que não aconteceu, (2) comparar-se a Job, ou (3) condenar todos os in-
cendiários.

Temendo ou sofrendo os efeitos da violência, teremos violência contra nós.
Quando alguém pode experimentar (suportar) exatamente o que lhe está a ser
feito, ah, magia a coisa não acontece.

Como ser feliz neste universo é um problema que poucos profetas ou sábios
ousaram contemplar diretamente. Encontramo-los a “lidar” com o problema da
felicidade assegurando-nos de que o Homem está condenado ao sofrimento. Pro-
curam não nos dizer como ser felizes, mas como suportarmos ser infelizes. Tal
assunção negligente da impossibilidade da felicidade tem-nos levado a ignorar
qualquer exame real das formas de ser feliz.

Assim, temo-nos debatido em direção a uma meta negativa: livrar-nos de toda
a infelicidade sobre a Terra para termos uma Terra habitável. Se alguém procura
livrar-se continuamente de algo, está continuamente a admitir que não pode
confrontá-lo, e, assim sendo, foi tudo por água abaixo. A vida tornou-se uma
espiral descendente de mais coisas que não poderíamos confrontar. E assim
seguimos em direção à cegueira e à infelicidade.

*ponto de causa: ponto da fonte, ou ponto de emanação ou de causação; isto é, na comu-
nicação, aquele que está a comunicar é o ponto de causa da comunicação e aquele a
quem é comunicado é o ponto de efeito ou ponto de receção.

**ponto de efeito reflexo: um ponto de causa que origina uma ação causativa calculada
para resultar como efeito nele próprio.



12

Para se ser feliz, é preciso ser capaz de confrontar, o que quer dizer experi-
mentar as coisas que existem.

A infelicidade é apenas isto: a incapacidade de confrontar o que existe...

Daí (1) Seja capaz experimentar qualquer coisa.

O lado efeito da vida merece grande consideração. O lado auto-causado tam-
bém merece exame.

Criar somente os efeitos que os outros poderiam experimentar facilmente dá-
nos uma clara e nova regra de viver. É que se uma pessoa faz isto, então o que
poderia ela fazer que precisasse esconder dos outros? Não há razão para escon-
der as suas próprias ações ou lamentá-las (a mesma coisa), se as suas ações
forem facilmente experimentadas pelos outros.

Este é um teste amplo (e definição) de boa conduta: fazer apenas as coisas
que os outros podem experimentar.

Se examinar a sua vida, verá que só se molesta com as ações que uma pessoa
faz e que os outros não foram capazes de receber. Daí, a vida duma pessoa poder
tornar-se uma miscelânea de violência contida que então puxa para si a violên-
cia que outros causaram.

Quanto mais ações que não puderam ser experimentadas por outros uma
pessoa emanou, pior se tornou a sua vida. Reconhecendo que ela era uma causa
má, ou que já existiam demasiadas causas más, a pessoa cessou de causar
coisas, um infeliz estado de ser.

Dor, emoção má*, inconsciência, insanidade, resulta tudo de causar coisas
que os outros não puderam experimentar facilmente. O fenómeno atingir/conter
é a base de todas estas coisas. Quando procuramos atingir de modo a tornar
impossível a outrem experimentar, então não o alcançámos, pois não? “Atingir”
com um revolver uma pessoa que não está disposta a receber um tiro é não
atingir a pessoa, mas sim um protesto. Nenhum mau alcance jamais alcançou.
Assim, não houve comunicação e o resultado final foi uma contenção por parte
da pessoa que ia atingi-la. Este atingir/conter tornou-se por fim uma incapaci-
dade de atingir, logo, baixa comunicação, baixa realidade, baixa afinidade. A
comunicação é um meio de atingir (ir até a) os outros. Então, se alguém é inca-
paz de atingir, a sua capacidade de comunicação é baixa; e sua realidade será
baixa, pois se é incapaz de comunicar não chegará realmente a saber nada dos
outros; e sabendo pouco ou nada dos outros, não têm também nenhum sentir
sobre eles; assim, sua afinidade será baixa. Afinidade, realidade e comunicação
funcionam articulações. Se uma dessas três é alta, as outras duas também se-
rão. No entanto, se uma baixa, então as outras baixarão.

Assim sendo, todos os maus actos são os que não podem ser facilmente ex-
perimentados pelo ponto visado.

Sobre esta definição, passemos em revista os nossos próprios “maus actos”.
Quais foram maus? Apenas os que não puderam ser facilmente experimentados
por outrem foram maus. Assim, que más ações favoritas da sociedade são más?
Actos de violência real resultando em dor, inconsciência, insanidade e perda
grave poderiam, nesta ocasião, ser considerados maus actos. Bem, que outros
actos seus você considera “maus”? As coisas que você fez que, você próprio, não

*emoção má: emoção irracional, inapropriada ao ambiente ou situação de tempo presente



13

conseguiu experimentar facilmente, foram más. Mas as coisas feitas por você
que você mesmo poderia ter experimentado se lhe fossem causadas, não foram
más. Isso certamente muda a nossa visão das coisas!

Não há necessidade de levar uma vida violenta só para provar que a pode
experimentar. A ideia não é provar que a podemos experimentar, mas recuperar
a capacidade de a experimentar.

Desse modo, temos hoje em dia duas regras de ouro para a felicidade:

1. Ser capaz de experimentar (suportar) qualquer coisa;

2. Causar somente as coisas que os outros podem experimentar (suportar)
facilmente.

A sua reação a isto diz-lhe da distância que você ainda tem de percorrer.

E se conseguir aplicar estas duas regras de ouro, será uma das pessoas mais
felizes e de maior êxito deste universo, pois quem o poderia dominar com per-
versidade?



14

QUAL É O MISTÉRIO BÁSICO?

No estudo geral deste mundo e seus assuntos, descobrimos que o único modo
de se fazer um escravo, como se alguém quisesse algum, seria desenvolver uma
tremenda quantidade de mistério a respeito do que uma coisa é, e então desen-
volver uma avassaladora carga ou energia emocional sobre a linha desse misté-
rio. Não somente desenvolver um mistério, mas impingi-lo depois realmente
bem; impingir alguma resposta falsa ao mistério.

O Homem está tão acostumado a isso que, quando você vem e coloca uma
resposta perfeitamente boa nas suas mãos, ora, ele a deixa cair como uma ba-
tata quente, porque sabe todas as respostas: todas as respostas são cuidadosa-
mente derivadas de mistérios com respostas falsas, e todos os mistérios vão
causar-lhe algo, mais cedo ou mais tarde.

O desenvolvimento do próprio mistério tem origem nas relações interpessoais
e do conflito geral do Homem com os seus semelhantes e o seu ambiente, e
assim por diante. E o mistério básico é: quem é ele? Não há mistério mais básico
do que este: “Quem é aquele sujeito ali?” Este é o início da individuação, não
individualismo, mas individuação, de recuar perante todo mundo e dizer: “eu
sou eu e eles são “eles” e sabe Deus o que pretendem!” Então, pouco depois, o
fulano tira a coisa da esfera da quase blasfémia e coloca-a em termos de idola-
tria. E diz “Bem, Deus sabe o que pretendem e irá proteger-me”.

Assim, basicamente, o que temos? Temos basicamente um mistério sobre
quem é o outro indivíduo. Bem, originalmente, “ciência” significativa verdade e
agora significa proventos da pesquisa. A ciência abandonou o mistério básico a
tal ponto, que eles pensam existir um mistério sobre o que é um soalho, o que
é um teto, o que é espaço. Isto é realmente um mistério muito tramado, pois
aquele soalho, aquele teto e aquele espaço são o que você e eu concordámos
colocar ali, e é quase tudo o que eles são.

Quando quer que tenhamos um mistério, normalmente tivemos uma discor-
dância, mal-entendido ou condição-de-falta-de-comunicação. E, basicamente, é
na verdade só isso. Um indivíduo teve de discordar de alguém para quem estava
a olhar. Ele sabia disso originalmente e não quis saber quem era aquele sujeito
ali. Não quis saber nada da situação, porque tinha aprendido uma lição: se co-
municasse com ela, provaria o seu erro!

Desse modo, tivemos pessoas entre nós, você é uma delas, que colocariam
um “isto” e diriam que é um “aquilo”. E então você teria estas coisas distorcidas
dum modo ou de outro, e diria: “Porque é que não comunica com isto?” e depois
diria “Você comunicou com isso.” Dentro em pouco o sujeito diz: “Bolas, não
quero comunicar com nada disso. Que vão à fava. Que importa o que aquelas
coisas são? Não quero saber.” E depois disso, tramou-se. Disse “Não quero sa-
ber”; portanto tinha um mistério algures à sua frente. E foi tão longe em não
querer saber que, após algum tempo, imaginou que não sabia. Depois, a partir
dali, disse que é impossível saber.

Sempre que o Homem se encontra profundamente inculcado, absorto, rode-
ado de mistério, está na verdade em conflito consigo mesmo e só consigo. É por



15

isso que o processamento* funciona. A ÚNICA ABERRAÇÃO** É A NEGAÇÃO DE
SI PRÓPRIO. Ninguém mais lhe pode fazer nada a si, a não ser VOCÊ. É um
horrível estado de coisas. Você pode fazer algo a você, mas isso requer o seu
postulado***, a sua concordância ou sua discordância, antes de alguma coisa
lhe poder acontecer. Para estarem doentes as pessoas têm de concordar; têm de
concordar com ser estúpidas; têm de concordar com estar em mistério.

As pessoas são vítimas de seu próprio recuo, são vítimas dos seus próprios
postulados, vítimas da sua própria crença de que são inadaptadas.

Um indivíduo tem de postular a existência da sua própria aberração, do seu
próprio retrocesso, da sua própria má sorte.

*processamento: a aplicação da tecnologia da Cientologia a um indivíduo, com o fim de o
ajudar a descobrir coisas a seu respeito. Esta aplicação é feita por um Auditor, alguém
que escuta; a tecnologia da aplicação, assim como a tecnologia aplicada, são muito exa-
tas.

**aberração: qualquer desvio da racionalidade

***postulado: uma conclusão, decisão ou resolução feita pelo próprio indivíduo



16

A BUSCA DO HOMEM PELA SUA ALMA

Durante incontáveis eras do passado o Homem tem estado empenhado nessa
busca.

Todos os pensadores de todas as épocas contribuíram para isso com a sua
opinião e considerações. Nenhum cientista, filósofo ou líder deixou de o comen-
tar. Biliões de Homens morreram por uma opinião ou outra, sobre o objeto desta
busca, e nenhuma civilização, poderosa ou pobre, nos tempos antigos ou mo-
dernos, resistiu sem batalhar por conta disso.

A alma humana, para o civilizado assim como para o bárbaro, tem sido fonte
infindável de interesse, atenção, ódio ou adoração.

Dizer que encontrei a resposta para todos os enigmas da alma seria inexato
e presunçoso. Não levar em conta o que consegui saber e deixar de o fazer saber
após observar seus benefícios, seria um pecado de omissão contra o Homem.

Após trinta e um anos de indagação e pensamento, e depois de quinze anos
de atividade pública em que observei o material em funcionamento e seus re-
sultados, posso anunciar que, no conhecimento que desenvolvi, deve residir a
resposta desse mistério, desse enigma, desse problema, a alma humana, pois
nas minhas mãos e de outros, tenho visto o que de melhor há no Homem ser
reabilitado.

A partir do momento em que pela primeira vez fiz um “claro de teta*”, com
alguma relutância, tenho estado fora e além de qualquer esfera do que é cienti-
ficamente conhecido; e agora que eu próprio tornei claros meia centena, e treinei
auditores** que têm conseguido números muitas vezes maiores, tenho que en-
carar o facto de ter alcançado o ponto de fusão entre a religião e a ciência, e
devemos agora deixar de fingir que estamos a lidar apenas com metas materiais.

Não podemos tratar do domínio da alma humana e ignorar o facto. O Homem
tem perseguido tempo demais esta busca, para a sua feliz culminância ser aqui
abafada por termos vagos e científicos.

A religião, e não a ciência, tem feito esta busca, esta guerra, milénios afora.
A ciência, só faltou engolir o Homem com uma ideologia que nega a alma, um
sintoma do fracasso da ciência nessa busca.

Não podemos agora jogar o papel de traidor dos Homens de Deus que procu-
raram em épocas passadas tirar o Homem da escuridão.

* Theta clear: um indivíduo que, em processamento de Cientologia,
atingiu a certeza da sua identidade como ser, separada da do corpo.
Os termos claro (limpo), clarificação (limpeza), etc., foram original-
mente postos em uso por analogia com uma máquina de somar. Se
alguns números antes introduzidos se mantêm na máquina, so-
mando uma coluna de novos números chegamos a resultados erra-
dos. Se esses números (anteriores) são limpos, chagamos a resultados
corretos. A aberração assemelha-se aos números anteriores: Daí o
termo clarificação (limpeza), e um claro de Cientologia é uma pessoa
que foi clarificada (limpa) das aberrações e atingiu um nível extrema-
mente elevado de liberdade e capacidade espiritual.

** Auditores: pessoas que aplicam a tecnologia da Cientologia a outro indivíduo) Audi-
tor significa alguém que escuta



17

Nós, na Cientologia, pertencemos às fileiras dos que buscam a verdade, não
à retaguarda dos fabricantes da bomba atómica.

Entretanto a ciência também tem tido um papel nesse esforça; e a física nu-
clear, seja qual for o seu crime contra o Homem, pode ainda ser redimida por
ter ajudado a encontrar para o Homem a alma, da qual a ciência quase o privou.

Nenhum auditor pode facilmente fechar os olhos aos resultados que alcança
hoje em dia, ou deixar de ver como são superiores aos das tecnologias materia-
listas por ele usadas anteriormente. É que, com todas as outras coisas que sa-
bemos, podemos perceber que a alma humana, livre, é o único agente terapêu-
tico eficaz que temos. Mas as nossas metas, sem considerar os milagres de hoje
em relação aos corpos, são mais do que a saúde física e melhorar os homens.

A Cientologia é a ciência de saber como saber. Tem-nos ensinado que um
Homem É sua própria alma imortal. E deixa-nos poucas alternativas a anunciar
ao mundo, não importa como ele o receber, que a física nuclear e a religião
juntaram as mãos, e nós, na Cientologia, realizamos estes milagres, milagres a
que, através de toda sua busca, o Homem tem aspirado.

O indivíduo pode odiar a Deus ou desprezar os secretores. Não pode, no en-
tanto, ignorar a evidência de que ele é a sua própria alma. Desse modo, resol-
vemos o nosso enigma e achamos a resposta simples.



18

A RAZÃO DAS COISAS

A vida pode ser mais bem compreendida comparando-a a um jogo. Visto es-
tarmos de fora de um grande número de jogos, podemos observá-los com obje-
tividade. Se estivéssemos exteriores à vida, ela teria para nós o mesmo aspeto
dos jogos uma vez observados do nosso ponto de vista.

A despeito da quantidade de sofrimento, dor, tristeza e labuta que pode existir
na vida, a razão da existência é a mesma que temos para jogar um jogo: inte-
resse, competição, atividade e posse. A verdade desta asserção é estabelecida
pela observação dos elementos dos jogos aplicando-os então à própria vida.
Quando fazemos isto, vemos que não falta nada ao panorama da vida.

Por jogo queremos dizer competição de uma pessoa contra outra pessoa ou
equipa contra equipa. Quando dizemos jogos, referimo-nos a jogos como base-
bol, Pólo, xadrez ou qualquer outro desses passatempos. Pode parecer estranho
que as pessoas se arrisquem a ferimentos físicos no campo de jogo por simples
“divertimento”. Da mesma forma, também, parece estranho que continuemos a
viver ou entremos no “jogo da vida” com risco de tristeza, labuta e dor, só para
ter algo para fazer. Evidentemente que não há maior desgraça do que o ócio
total. Claro que existe a condição em que uma pessoa continua a jogar um jogo
no qual já não está interessada.

Se você simplesmente olhar à sua volta eliminando os objetos em que não
está interessado, descobrirá algo notável. Dentro em pouco verá que não há
nada na sala em que você não esteja interessado. Está interessado em tudo. O
próprio desinteresse é, entretanto, um dos mecanismos do jogo. Para conter
algo, basta fazer com que todos se desinteressem do lugar onde o objeto está
contido. O desinteresse não é um resultado imediato do interesse que se des-
gastou. O desinteresse, é em si, uma utilidade. É palpável, existe.

Examinados os elementos (fatores) dos jogos (competições), teremos os ele-
mentos da vida.

A vida é um jogo, e este é constituído por liberdades, barreiras e propósitos.
Isto é um facto científico e não uma simples observação.

A liberdade existe entre as barreiras. Uma infinidade de barreiras ou liberda-
des são condições-de-não-jogo, igualmente cruéis e sem propósito.

Os grandes movimentos revolucionários fracassam. Prometem uma liberdade
ilimitada, o que é o caminho para o fracasso. Somente os visionários insensatos
pregam a liberdade ilimitada. Só os medrosos e ignorantes falam e insistem em
barreiras ilimitadas.

Quando a relação entre liberdade e barreiras se torna demasiadamente dese-
quilibrada, o resultado é a infelicidade.

É aceitável ser “livre de” alguma coisa, apenas desde que haja um campo
onde ser livre para algo. Um desejo ilimitado de se ver livre de algo é uma perfeita
armadilha, um temor de todas as coisas.

As barreiras compõem-se de ideias, espaço, energia, massas e tempo inibido-
res (limitadores). A liberdade, na sua plenitude, seria a ausência total destas
coisas e também uma liberdade sem pensamento ou ação, uma condição infeliz
de total inexistência.



19

Preso a excessivas barreiras, o Homem anseia pela liberdade, mas, atirado à
liberdade total, torna-se sem propósito e infeliz. Entre barreiras, está a liber-
dade. Se ambas são conhecidas, pode haver vida, vivência, felicidade e jogo.

As restrições de um governo ou de emprego dão liberdade a um empregado.
Sem restrições conhecidas, um empregado é um escravo, fadado aos medos da
incerteza em todas as suas ações.

Dirigentes de empresas e de governos podem falhar de três maneiras, e assim,
provocar o caos no seu sector. Podem:

1. Parecer dar liberdade ilimitada;

2. Parecer erguer barreiras ilimitadas;

3. Não definir, nem a liberdade nem as barreiras.

Portanto, a competência executiva consiste da imposição e reforço de um
equilíbrio adequado entre as liberdades do seu pessoal e as barreiras do sector,
bem como ser preciso e consciente dessas liberdades e barreiras. Um executivo
assim, juntando-lhe iniciativa e propósito, pode ter um departamento com ini-
ciativa e propósito.

O empregado, que aceita ou insiste ter somente liberdade, torna-se um es-
cravo. Da posse desses factos, ele deve insistir num equilíbrio funcional entre
liberdades e barreiras.

Há vários estados de espírito que trazem felicidade. O estado de espírito que
insiste apenas na liberdade não traz senão infelicidade. Melhor seria desenvol-
ver um modo de pensar que procurasse novos meios de cair em armadilhas e
novos tipos de armadilhas em que cair, do que sofrer a eventual e completa
prisão que é a dependência total da liberdade. O Homem disposto a aceitar res-
trições e barreiras, sem as temer, é livre. O Homem que nada mais faz senão
lutar contra restrições e barreiras, será comummente presa de armadilhas.

Como se pode ver em qualquer jogo os propósitos ficam em oposição. Existe
uma situação de “propósito/contra propósito” em quase todos os jogos realiza-
dos num campo entre duas equipas. Cada uma das equipas tem a ideia de atin-
gir o alvo da outra. Os seus propósitos estão em guerra, e este duelo de propó-
sitos constitui um jogo.

A guerra de propósitos dá-nos aquilo a que chamamos problemas. Um pro-
blema consiste em dois ou mais propósitos em oposição. Não importa o pro-
blema que enfrentar ou que enfrentou, a anatomia básica desse problema é
sempre “propósito/contra propósito”.

Nas experiências reais de Cientologia descobriu-se que a pessoa começa a ser
afetada por problemas quando não os tem em quantidade suficiente. Um velho
ditado (máxima) diz que se você quer que algo seja feito basta pedi-lo a uma
pessoa ocupada. Da mesma maneira, se você quiser um sócio feliz, assegure-se
de que ele é um Homem capaz de ter muitos problemas.

Encontramos nas famílias ricas o fenómeno de uma elevada incidência de
neuroses. Essas pessoas têm pouco que fazer e muito poucos problemas. Os
problemas básicos da alimentação, vestuário e abrigo já estão resolvidos para
elas. Suporíamos, pois, que se fosse verdade a felicidade dessas pessoas depen-
der apenas da sua liberdade, elas seriam felizes. Entretanto, não o são. O que é
que causa a sua infelicidade? É a falta de problemas.



20

Infeliz é o Homem que está continuamente a pensar em como se tornar livre.
Vê-se isso no funcionário que tenta constantemente evitar o trabalho. Indepen-
dentemente do facto de ter uma grande quantidade de horas de lazer, ele não
as aproveita. Tenta evitar o contacto com pessoas, objetos, energias e espaços.
Por fim ficará preso numa espécie de letargia. Se este Homem pudesse simples-
mente mudar de ideias e começar a “preocupar-se” com a maneira de conseguir
mais trabalho, o seu nível de felicidade aumentaria consideravelmente. Uma
pessoa que está a maquinar em como sair das coisas, será infeliz, e a que está
a maquinar como participar das coisas, tem muito mais oportunidade de se
tornar feliz.

Naturalmente existe a questão de ser forçado a participar de jogos nos quais
não se está interessado; uma guerra para a qual se é convocado é um bom
exemplo disso. Não estamos interessados nos propósitos da guerra, e, no en-
tanto, encontramo-nos em luta. Por consequência tem que haver um elemento
adicional, e este é o “poder de escolha”.

Poder-se-ia então dizer que a vida é um jogo, e que a capacidade de participar
de um jogo consiste na tolerância para com a liberdade, as barreiras e o conhe-
cimento dos propósitos, com poder de escolha a respeito da participação.

Estes quatro elementos, liberdade, barreiras, propósitos e poder de escolha,
são os elementos diretores da vida. Há apenas dois fatores acima destes com
eles relacionados. O primeiro é a capacidade de criar, naturalmente acompa-
nhada do seu oposto, a capacidade de “descriar”, e o segundo é a capacidade de
fazer um postulado (considerar, dizer uma coisa e fazê-la verdadeira). Este é o
amplo quadro da vida e, quando se quer considerá-la e torná-la menos confusa,
são usados estes elementos para sua compreensão.



21

O QUE É CIENTOLOGIA

Conhecimento é certeza; conhecimento não são dados. A condição-de–conhe-
cimento é, em si, certeza. Sanidade é certeza, contando apenas que essa certeza
não incida além da convicção de outrem quando a observa.

Para obter uma certeza é preciso ser capaz de observar. Mas qual o nível de
certeza requerido? E qual o nível de observação requerido para existir certeza
ou conhecimento?

Se um Homem pode ficar em pé diante de uma árvore e, através da visão,
tato ou outra perceção saber que está a confrontar uma árvore, temos o nível
de certeza requerido. Se o Homem não quiser olhar para a árvore ou, embora
ela seja observadamente uma árvore para os outros, descobre que ela é um talo
de relva ou um sol, então está abaixo do nível de certeza requerido. Alguma
outra pessoa, disposta, a ajudar teria de dirigir sua perceção para a árvore até
perceber, sem constrangimento, que contemplava de facto uma árvore. Este é o
único nível de certeza requerido, a fim de qualificar o conhecimento pois, co-
nhecimento é observação e é dado àqueles que olham.

A fim de obter conhecimento e certeza, é necessário ser capaz de observar,
na verdade, três universos que pudessem conter árvores. O primeiro é o nosso
próprio universo; deveríamos ser capazes de criar uma árvore para nossa pró-
pria observação, na sua forma total, para uma perceção total. O segundo seria
o universo material, que é o universo da matéria, energia, espaço e tempo, e é o
ponto de encontro comum a todos nós. O terceiro é o “universo do outro indiví-
duo”, pois ele e toda a classe de “outros indivíduos” têm universos próprios.

Um médico, por exemplo, pode parecer inteiramente certo da causa de uma
doença e, contudo, para que o leigo aceite essa causa, depende da certeza do
médico. O facto de a penicilina curar certas coisas é uma certeza para o médico,
mesmo quando a penicilina súbita e inexplicavelmente deixa de curar algo.
Qualquer falha inexplicável introduz uma incerteza que, dali em diante, retira o
assunto do terreno duma certeza facilmente obtida.

Temos então aqui um paralelo entre certeza e sanidade.

Quanto menos certo o indivíduo está sobre algum assunto, menos são se
poderia dizer estar quanto àquele assunto: quanto menos ele está certo daquilo
que contempla no universo material, do que contempla no seu próprio universo
ou no universo dos outros, menos são se poderia dizer ser.

A rota para a sanidade é demonstravelmente a rota para uma certeza cres-
cente. Partindo de qualquer nível, basta obter um claro grau de certeza sobre o
universo material para melhorar consideravelmente a condição-de-ser. Acima
disso, obtemos alguma certeza sobre o nosso próprio universo e sobre o universo
do outro indivíduo.

Certeza é então clareza de observação. Obviamente que acima disto, o que é
vital, está a certeza na criação. Aqui está o artista, o mestre, o espírito grandi-
oso.



22

À medida que avança uma pessoa descobre que o que percebeu primeiro
como certeza pode ser consideravelmente melhorado. Deste modo, temos a cer-
teza como uma escala gradativa*. Não é um absoluto, mas definida como a cer-
teza que se percebe, ou a certeza de que se cria o que se percebe, ou a certeza
de que há perceção. Sanidade e perceção, certeza e perceção, conhecimento e
observação são então todos duma só espécie e, entre eles, temos a sanidade.

O caminho para a incerteza é o caminho da doença psicossomática, das dú-
vidas, ansiedade, medo, preocupações e nível de consciência em declínio. A cer-
teza decresce na medida em que o nível de consciência decresce.

É muito intrigante para as pessoas que estão em mais altos níveis de consci-
ência, a forma das pessoas se comportarem para com elas como o fazem; tais
pessoas, em níveis mais elevados, não repararam que não são vistas e, muito
menos, compreendidas. As pessoas que estão em níveis baixos de consciência
não observam, substituindo a observação por preconceitos, avaliações e supo-
sições, e até dor física através da qual obtêm as suas certezas.

O uso erróneo de choques nos insanos pelos antigos gregos, o uso de chicotes
no velho manicómio, buscava dar certeza suficiente ao insano para o tornar
menos insano.

A certeza dada através de pancada e punição é uma certeza alter-determi-
nada. Ela produz comportamento de estímulo-resposta. Diante de um dado es-
tímulo, um cão que foi, por exemplo, espancado, reagirá de uma forma invariá-
vel, desde que tenha sido suficientemente espancado, porém se for espancado
em demasia, o estímulo resultará apenas em confusão. Assim sendo, certeza
dada através de golpes, pela aplicação da força, ocasiona por fim uma certeza
tão absoluta quanto se possa desejar: nível-de-inconsciência total. A inconsci-
ência é em si uma certeza procurada por muitos indivíduos que falharam repe-
tidamente qualquer alto nível de certeza consciente. Consequentemente, essas
pessoas desejam uma certeza inconsciente. Assim, parece que a sede de certeza
pode levar ao esquecimento, se é procurada como efeito.

Uma incerteza é o produto de duas certezas. Umas destas é a convicção, quer
seja atingida por observação (causativa) ou por uma pancada (efeito). A outra é
uma certeza negativa. Uma pessoa pode estar certa de que algo é, e pode estar
certa de que algo não é. Ela pode estar certa de que há algo presente não importa
o quê, e de que não há nada presente. Estas duas certezas conjugadas criam
uma condição de incerteza conhecida como “talvez”. Um “talvez” continua em
suspenso na mente de um indivíduo, simplesmente porque ele não pode decidir
se não é nada ou é alguma coisa. Ele apanha e mantém as certezas cada vez
que lhe foram dadas provas ou que tomou a decisão de que é alguma coisa, e
cada vez que veio a supor que é um nada. Quando estas duas certezas de algo

* escala gradativa: é uma escala de avanço a pouco e pouco ou em etapas fáceis na dire-
ção de

algo; uma escala de gradações, isto é, entre preto e branco há muitos matizes de cinzento,
sendo

as mais próximas do branco muito claras, mas avançando em tons escuros até ao cin-
zento muito

escuro para então chegar ao negro. Até com o preto e o branco se pode sempre achar um
preto

mais profundo ou um branco mais branco; desse modo, nenhum deles é absolutamente
preto

ou absolutamente branco.



23

e de nada podem vitalmente influenciar a permanência de alguém num estado
de ser, ou simplesmente esse alguém supõe que pode influenciar tal estado de
ser, surge uma condição de ansiedade. Consequentemente, ansiedade, indeci-
são, incerteza, um estado de “talvez”, só podem existir na presença de pouca
observação ou incapacidade de observar.



24

AS CONDIÇÕES DE EXISTÊNCIA

Existem três de existência.

Estas três condições abrangem a vida.

São elas: SER, FAZER e TER.

A CONDIÇÃO DE SER é definida como assunção de uma categoria de identi-
dade. Poderia dizer-se que é o papel num jogo, e um exemplo de condição e de
ser seria o próprio nome. Outro exemplo seria a profissão. Outro seriam as ca-
racterísticas físicas de cada um. Estas poderiam ser chamadas a condição de
ser de cada um. A condição de ser é adotada, dada, ou obtida, como por exem-
plo, num jogo, cada jogador ter sua própria condição de ser.

A SEGUNDA CONDIÇÃO DE EXISTÊNCIA É FAZER. Fazer significa ação,
função, realização, alcance de metas, realização de propósitos ou qualquer mu-
dança de posição no espaço.

A TERCEIRA É A CONDIÇÃO DE TER. Por condição de ter queremos dizer
ter, possuir, ser capaz de comandar, posicionar, encarregar-se de objetos, ener-
gias ou espaços.

A definição de ter é ser capaz de tocar, ou permear, ou dirigir a disposição de
qualquer coisa.

O jogo da vida exige que se adote uma condição de ser a fim se realizar uma
condição de fazer na direção da condição de ter.

Estas três condições são dadas pela ordem da hierarquia no que se refere à
vida. A capacidade de ser é mais importante do que a de fazer, e esta mais
importante do que a de ter. Na maioria das pessoas, as três condições estão tão
confusas que são melhor compreendidas na ordem inversa. Uma vez esclarecida
a ideia da posse ou condição de ter, pode então passar a esclarecer-se a condi-
ção de fazer, em atividades gerais e, feito isto, pode compreender-se a condição
de ser ou identidade.

É essencial a uma existência bem-sucedida, que cada uma destas três con-
dições seja esclarecida e compreendida. A capacidade de assumir ou conceder
condição de ser é, provavelmente, a maior das virtudes humanas. É até mais
importante sermos capazes de permitir que as outras pessoas tenham condição
de ser, do que sermos capazes de assumi-la nós próprios.



25

A CRIATIVIDADE DA MULHER

O futuro duma raça depende da sua atitude para com as crianças; e uma
raça que se especializa em mulheres para “propósitos mentais” ou que acredita
que a disputa dos sexos nas esferas dos negócios e política é um empenho mais
meritório do que a criação da geração de amanhã é uma raça agonizante.

Temos, na mulher que é uma rival ambiciosa do Homem nas suas próprias
atividades, uma mulher está a negligenciar a mais importante missão que pode
ter. Uma sociedade que menospreza esta missão na qual as mulheres aprendem
qualquer coisa, menos a gestão duma família, o cuidado dos Homens, a criação
da geração futura, é uma sociedade em extinção.

O historiador pode marcar o ponto onde uma sociedade inicia seu declínio
mais agudo no instante em que as mulheres começam a tomar parte, em pé de
igualdade com os Homens, em assuntos políticos e de negócios, visto isto signi-
ficar estarem os Homens decadentes e as mulheres não serem mais mulheres.

Isto não é um sermão sobre o papel ou posição das mulheres; é uma decla-
ração, de facto destemida e básica. Quando as crianças se tornam sem impor-
tância para uma sociedade, tal sociedade perdeu o direito (privou-se) ao seu
futuro. Mesmo além da paternidade, gestação e criação dos filhos, um ser hu-
mano não parece estar completo sem um relacionamento com um membro do
sexo oposto. Este relacionamento é o recetáculo onde é nutrida a força da vida
de ambos os indivíduos, onde criam o futuro da raça em corpo e pensamento.
Se o Homem se elevar a maiores alturas, então a mulher deve subir com ele ou
mesmo antes dele. Mas deve elevar-se como mulher e não como hoje, que está
a ser iludida (desorientada) para subir como um Homem. Esta é a hedionda
piada de Homens frustrados, frouxos, para converter as mulheres em travestis
dos Homens, em que os próprios Homens se tornam.

Os Homens são criaturas difíceis e incómodas, mas valiosas. O cuidado e
manejo criativo dos Homens é tarefa engenhosa e bela. Os que enganariam as
mulheres quanto ao seu legítimo lugar convertendo-as em Homens, deveriam
por fim entender que, por tal ação, estão a destruir não só as mulheres, mas os
Homens e também as crianças. Este é um preço muito alto a pagar por ser
“moderno”, ou pela raiva mesquinha ou despeito de alguém contra o sexo femi-
nino.

A arte e perícia da mulher, a criação e inspiração de que é capaz e que, aqui
e ali, em lugares isolados na nossa cultura ainda consegue efetuar, a despeito
da ruína e decadência do mundo do Homem, devem ser trazidos de novo e com-
pletamente à vida. Esta arte e perícia, criação e inspiração são a sua beleza,
assim como ela é a beleza da humanidade.



26

MITOS DA MENTE

A maldição do passado foi haver uma pretensão de conhecimento. Nós tive-
mos uma adoração da fábula. Nós tivemos pregadores elevados a mitos. E o
homem não tem olhado em absoluto.

Nós, nesta idade moderna da ciência, não desenvolvemos fora do campo da
humanística coisa alguma comparável a uma observação científica da mente. A
humanística, psicologia, sociologia, criminologia e os vários ramos dos estudos
das ciências sociais em geral, podem dizer-se, neste tempo e lugar, terem fa-
lhado.

Imaginar que podemos ver é uma condição pior do que ser incapaz de ver. A
humanística imaginou muitas coisas para ver. Ela nunca se preocupou em
olhar. Logo falhou.

A Cientologia diz-lhe bastante adequadamente que há um Valhalla* enorme
confundido com o reino de Plutão**, confundido com contos de fadas, confundido
com o trabalho de Menninger1, ficando tudo abaixo do nível de verdade. A ver-
dade é uma coisa simples que ninguém poderia ver. Porque é que eles não a
veem? Porque eles moram neste país das maravilhas magnífico, que não o é e
nunca será.

Entremos no país das maravilhas. O país das maravilhas das sílabas, o país
das maravilhas por baixo da terra de nunca, nunca. Nós conhecemos isso como
dispersão. Um indivíduo olha para algo e isso faz ricochete, e ele já não pode
olhar naquela direção. Isso dá-lhe um soco nos dentes. Logo ele não deve olhar
daquela maneira. Ele tem que olhar para outro lugar. E finalmente aprende
muito bem a não observar nada.

São essas as mecânicas exatas de como foi criado um país das maravilhas,
de informação enganosa, informação essa que se tornou nas ciências sociais. O
indivíduo não pôde confrontar o homem, por isso deu meia volta e desenvolveu
uma teoria sobre homem.

Existem muitos seres e bestas imaginárias e legendárias exatamente como as
que havia na idade das trevas. Vejamos a maneira como os marinheiros antigos
impediram o povo comerciar com a Costa Americana. Todos os marinheiros do
tempo de Colombo acreditavam que só se podia navegar até certo ponto e então
caíam da extremidade e havia monstros e bestas terríveis que os afundariam se
navegassem para além da visão de terra.

Uma grande quantidade de bestas tinha sido inventada para excluir a nave-
gação descuidada para a reserva de outrem.

Agora eu não lhe vou dizer que o campo da mente foi só habitado por seres
imaginários, mas algo desta ordem é feito pelo camarada que inventa uma tre-
menda nomenclatura do cérebro ou estrutura de ossos e então diz: “você tem
que saber todos estes nomes antes de poder saber qualquer coisa sobre a

*Valhalá: mansão dos heróis mortos em batalha (mitologia escandinava)

**Plutão: Deus do reino dos mortos (mitologia greco-latina)

1 Psiquiatra americano fundador da Fundação Menninger no Kansas



27

mente”, e depois diz: “cada uma destas partes do cérebro tem uma função es-
pecífica”. E adiciona: “ninguém deveria mexer com a mente porque ela morde”.

Eu não digo que é a mesma coisa que o marinheiro espanhol fez com o mar
para impedir sujeitos como Colombo de descobrir coisas. Eu não digo isso de
momento. Eu meramente insisto nisso.

Tudo o que uma pessoa tem que fazer é ver exatamente onde ela está, e verá
algo da mente. Mas se lhe foi dito que é muito perigoso brincar com a mente e
não sabe que essas bestas furiosas do mar são realmente arremedos para man-
ter reservas pesqueiras, bem, ele diz: “Bom, é melhor não olhar. É melhor ficar
cego”.

Pelos anos fora aprendi eu que era suposto eles fazerem coisas com a mente
por cima desta premissa: o QI básico não pode mudar e as características de
personalidade são inalteráveis. Isto é derrotismo.

Agora, a Cientologia é definida como: saber como saber. Mas poderia ser me-
lhor definida como: “informação sobre você acumulada e organizada”. É todo o
conhecimento sobre você adquirido durante 2500 anos pelo menos. Mas este foi
resumido a fim de ser comunicável, aplicável e de obter alguns resultados defi-
nidos. E sobre maneira e acima de todas estas outras coisas, é capaz de obter
mudanças. Pode criar mudanças para melhor, e pode fazer as coisas parecer e
agir melhor.

A maioria dos nossos dados está no firme fundamento de ter olhado. E a sua
capacidade de saber do assunto é sua capacidade de olhar.

O homem, antes de se levantar e olhar para ver onde está, antes de começar
a olhar na direção apropriada, descobre que é cego. Então diz: “Eh, espere um
minuto”, e tira o véu dos olhos, dá uma olhadela e tem tendência a continuar
mergulhado em complexidades.

Assim, há uma única tensão contínua em Cientologia, e isso é a maior sim-
plicidade, e isso significa maior comunicação. Através do envolvimento numa
complexidade nós criamos um mistério. Nós afundamos o homem num sacer-
dócio, num culto.

A simplicidade de observação, a simplicidade de comunicação em si e apenas
em si, é funcional e levará o homem do fundo para o topo. E a única coisa que
eu estou a tentar ensinar é a olhar.



28

COMO VIVER COM CRIANÇAS

Um adulto tem certos direitos face às crianças, que as crianças e os adultos
modernos tendem a ignorar. Um adulto são, estável, com carinho e tolerância
no coração é quase a melhor terapia que uma criança pode ter.

A consideração principal na criação de filhos é o problema de as treinar sem
as despedaçar. Você quer criar a sua criança de tal maneira que não tenha que
a controlar, para que ela esteja sempre na posse total das suas próprias facul-
dades. Disso dependem o seu bom comportamento, a sua saúde, a sua sani-
dade.

As crianças não são cães. Elas não podem ser treinadas como os cães. Elas
não são itens controláveis. Elas são, e não negligenciemos o caso, homens e
mulheres. Uma criança não é uma espécie de animal especial distinto do Ho-
mem. Uma criança é um homem ou uma mulher que não atingiram o cresci-
mento total.

Qualquer lei que se aplica ao comportamento de homens e mulheres, também
se aplica às crianças.

Como seria se você fosse puxado, e arrastado, e mandado e restringido de
fazer seja o que for? Você ressentir-se-ia disso. A única razão por que uma cri-
ança "não” se ressente, é porque é pequena. Você quase mataria alguém que o
tratasse a si, como adulto, com as ordens, contradição e desrespeito dados à
criança comum. A criança não riposta porque não é bastante grande. Em vez
disso ela suja o chão, interrompe o seu sono, destrói a paz da casa. Se estivesse
em igualdade em matéria de direitos, ela não precisava desta "vingança". Esta
vingança" é o comportamento padrão duma criança.

Uma criança tem direito à sua autodeterminação. Você diz que ela se não for
impedida de atirar coisas por cima dela própria e correr para a estrada, etc.,
etc., magoar-se-á. O que é que você como adulto está a fazer para obrigar aquela
criança a viver em quartos ou num ambiente onde ela possa ser ferida. Se parte
coisas, a culpa é sua, não dela.

A ternura e o amor de uma criança são preservados só na medida em que ela
pode exercer a sua própria autodeterminação. Interrompendo isso, interrompe
em certa medida a vida dela.

Há apenas duas razões por que o direito de uma criança a decidir por si
mesmo tem que ser interrompido; a fragilidade e perigo do ambiente e você. É
que você projeta nela as coisas que lhe foram feitas a si, independentemente do
que você pensa.

Quando você dá algo a uma criança, isso é dela. Já não é seu. Roupas, brin-
quedos, moedas, tudo o que lhe foi dado tem que permanecer sob o seu exclusivo
controlo. Assim, se ela rasga a camisa, destrói a cama, parte a bomba de incên-
dio, você não tem nada a ver com isso. Como é que seria se alguém lhe desse
um presente de Natal e então lhe dissesse, dia após dia o que fazer com ele e
até castigá-lo se não cuidasse dele da maneira que o doador achasse? Você des-
truiria esse doador e arruinaria o presente. Você sabe que o faria. A criança dá-
lhe cabo dos nervos quando você lhe faz isso a ela. É a vingança. Ela chora. Ela
importuna-o. Ela parte as coisas. Ela entorna o leite "acidentalmente". E destrói,
de propósito, a coisa sobre a qual é tão frequentemente advertida. Porquê? Por-
que ela está a lutar pela sua própria autodeterminação, o seu próprio direito a
possuir e fazer sentir o seu peso no ambiente. Esta "possessão" é outro canal



29

através do qual ela pode ser controlada. Logo ela tem que combater a possessão
e o controlador.

Ao criar o seu filho, você tem que evitar "treiná-lo" para ser um animal social.
A sua criança começa por ser mais sociável, mais digna do que você. Num rela-
tivamente curto espaço de tempo, o tratamento a que é submetida reprime-a
tanto que ela se revolta. Esta revolta pode ser intensificada até se tornar um
terror. Ela será ruidosa, irrefletida, descuidada com as coisas dela, suja, em
resumo, qualquer coisa que o aborrecerá. Treine-a, controle-a e perderá o seu
amor. Você perde para sempre a criança que procura controlar e possuir.

Outra coisa é a questão do contributo. Você não tem o direito de negar à
criança o direito ao seu contributo.

Um ser humano sente-se capaz e competente só na medida em que lhe é
permitido contribuir tanto ou mais do que lhe foi dado a ele.

Um bebé contribui tentando fazê-lo sorrir. O bebé exibir-se-á. Pouco depois
dança para você, traz-lhe paus, tenta repetir os seus movimentos de trabalho
para o ajudar. Se não aceitar esses sorrisos, essas danças, essas parvoíces, es-
ses movimentos de trabalho com o espírito com que são dados, começa a inter-
romper o contributo da criança. Agora começará a ficar ansiosa. Fará às suas
coisas, coisas irrefletidas e estranhas, num esforço para as "tornar melhor" para
si. Você ralha-lhe e isso acaba com ela.

Permita à criança sentar-se no seu colo. Ela ficará contente. Agora ponha os
braços à volta dela e obrigue-a a ficar lá. Faça isto embora ela nem sequer tente
sair. Imediatamente ela se contorcerá. Lutará para fugir. Zangar-se-á. Chorará.
Lembre-se agora que ela estava contente antes de a prender. (De facto, você
deve fazer esta experiência).

Os seus esforços para modelar, treinar, controlar esta criança em geral, rea-
gem nela precisamente como quando tenta segurá-la no colo.

Está claro que você terá dificuldades se esta criança já foi treinada, contro-
lada, mandada, lhe foram negadas as suas próprias coisas. Entretanto, você
muda de tática. Você tenta dar-lhe a sua liberdade. Ela suspeita de você de tal
maneira que passará um mau bocado para se adaptar. O período de transição
será difícil. Mas no fim terá uma criança bem-mandada, bem treinada, sociável,
com consideração por si e, muito importante, uma criança que o ama.

Uma criança sob constrangimento, guardada, manejada, controlada, tem
uma ansiedade postulada muito má. Os pais são entidades de sobrevivência.
Eles querem dizer com isto comida roupa, abrigo, afeto. Isto significa que ela
quer estar perto deles. Ela quer naturalmente amá-los uma vez que é a sua
criança.

Mas por outro lado os pais são entidades de não-sobrevivência. Todo o seu
ser e vida dependem do direito de usar as suas próprias decisões quanto a mo-
vimentos, às suas coisas e ao corpo. Os pais procuram estorvar isto devido à
ideia errada de que uma criança é um idiota que não aprenderá a menos que
"controlada". Logo ela tem que se manter afastada, lutar, arreliar e assolar um
inimigo.

Aqui está a ansiedade. “Eu amo-os afetuosamente. Eu também preciso deles.
Mas eles significam um estorvo à minha capacidade, à minha mente, à minha
vida potencial. O que hei de fazer com os meus pais? Não posso viver com eles.
Não posso viver sem eles. Meu Deus, meu Deus"! Lá está ela nos seus calções



30

com este problema na cabeça. Esse problema, essa ansiedade, segui-la-á du-
rante mais ou menos dezoito anos. E quase lhe destroça a vida.

Liberdade para a criança significa liberdade para si próprio.

Abandonar as coisas da criança ao seu destino, significa segurança final para
as coisas da criança.

Que terrível a força de vontade é exigida a um pai para não dar constantes
torrentes de instruções a uma criança!

Mas tem que ser feito se quiser uma criança feliz, cuidadosa, bonita, inteli-
gente!

A criança tem deveres para consigo. Ela tem que ser capaz de cuidar de si;
não numa ilusão, mas de facto. E você tem que ter a paciência de deixar que ela
cuide de si à vontade até que, por pura experiência e não através das suas di-
retrizes, ela aprenda a fazê-lo bem. Cuidar da criança? Tolice! Ela tem provavel-
mente um melhor domínio de situações imediatas do que você.



31

DO CASAMENTO

A comunicação é a raiz do sucesso matrimonial a partir da qual uma união
forte pode crescer; não comunicação é a rocha na qual a embarcação irá reben-
tar a quilha.

Em primeiro lugar, homens e mulheres são pouco cuidadosos “quanto a com
quem casam”. Na ausência de algum treino básico sobre neuroses, psicoses ou
como julgar uma boa cozinheira ou um bom trabalhador, essa coisa complicada,
traiçoeira e nem sempre fácil de identificar chamada “amor” é o único fator que
conduz à seleção de parceiros. É esperar demais duma sociedade acima do nível
das formigas, ser inteiramente prática a respeito duma instituição tão basica-
mente impraticável como o casamento. Desse modo, não causa espanto que a
má seleção de parceiros continue com tanta naturalidade.

Existem, no entanto, maneiras, não só de selecionar um par para casar, mas
também de garantir a continuidade do casamento; e essas maneiras são simples
e dependem uniformemente da comunicação.

Deveria existir alguma paridade intelectual e de sanidade entre marido e mu-
lher para terem um casamento de sucesso. Na cultura ocidental, espera-se que
as mulheres tenham algum domínio da humanística e das ciências. É fácil es-
tabelecer a escolaridade de um potencial parceiro matrimonial; mas não é tão
fácil medir sua aptidão quanto ao sexo, família ou filhos, nem a sua sanidade.

No passado, foram feitos esforços para estabelecer a sanidade com borrões
de tinta, blocos quadrados e testes com bolas de gude para descobrir se a pessoa
tinha perdido parte dela. Os números resultantes tinham de ser interpretados
pessoalmente com uma bola de cristal e, depois, reinterpretados para serem
aplicados.

Em Cientologia há um teste de sanidade e sanidade comparativa que é tão
simples que qualquer um pode aplicá-lo. Qual é a “demora de comunicação” do
indivíduo? Ao ser-lhe feita uma pergunta, quanto tempo leva a responder?
Quando uma observação lhe é dirigida, quanto tempo precisa para a registar e
responder? A resposta rápida tem a ver com uma mente rápida e sadia, desde
que a resposta seja coerente; a resposta lenta diz respeito à escala inferior. Pares
matrimoniais que têm o mesmo intervalo de comunicação dar-se-ão bem;
quando um é rápido e o outro é lento, a situação tornar-se-á insuportável para
o rápido e deplorável para o lento.

O remédio de um casamento que está a ir mal, nem sempre requer “audição”
dos parceiros. Pode ser que outro fator familiar esteja na cena. Pode estar na
pessoa de um familiar, tal como a sogra. Como é que se resolve este fator sem
uma pistola? Uma vez mais, isto é simples. A sogra, caso haja dificuldades na
família, é responsável pelo corte de linhas de comunicação ou desvios de comu-
nicação. Um ou o outro dos parceiros é então privado do canal de comunicação
a que pertence. Ele sente isto e opõe-se vigorosamente.

O ciúme é o maior fator nas separações. O ciúme surge devido à insegurança
da pessoa ciumenta, e pode ou não ter fundamento. Esta pessoa tem medo de
linhas escondidas de comunicação, e tudo fará para as pôr à vista. Isto atua
sobre o outro parceiro, fazendo-o sentir que as suas linhas de comunicação es-
tão a ser cortadas; é que ele se acha com direito a linhas de comunicação aber-
tas, enquanto o seu par matrimonial insiste que feche muitas delas. As brigas



32

resultantes são violentas, representadas pelo facto de que, quando existe ciúme
numa profissão como a de ator, as companhias de seguro não emitem apólices;
a percentagem de suicídios é demasiadamente alta.

O assunto do casamento não caberia em muitos capítulos, porém é aqui apre-
sentada a chave de um casamento bem-sucedido: a comunicação!



33

O HOMEM BEM SUCEDIDO

As condições de sucesso são poucas e facilmente descritas.

Os empregos não são mantidos estáveis, mas na verdade por golpes do des-
tino ou de sorte. Os que dependem da sorte, geralmente têm azar. A faculdade
de conservar um emprego depende principalmente da capacidade. É preciso
sermos capazes de controlar e de sermos controlados ao fazer o nosso trabalho.
Precisamos também de ser capazes de deixar certas áreas sem controlo. A nossa
inteligência está diretamente relacionada com a nossa capacidade. Essa coisa
de ser “esperto demais” não existe, mas existe essa coisa de agir com “excessiva
estupidez”.

Pode, no entanto, ser-se capaz e inteligente sem sucesso. Uma parte vital do
sucesso é a capacidade de manejar e controlar, não só os instrumentos do ne-
gócio, mas também as pessoas de que estamos rodeados. Para isto é preciso ser
capaz de um nível muito alto de afinidade, de tolerar realidades maciças, e tam-
bém de dar e receber comunicação.

Os ingredientes do sucesso são, então: primeiro a capacidade de confrontar
o trabalho com alegria e não com horror; um desejo de fazer o trabalho em si e
não porque “é preciso ganhar o ordenado”. Precisamos de ser capaz de trabalhar
sem nos arrastarmos ou experimentarmos as profundezas da exaustão. Se um
indivíduo experimenta estas coisas, algo há errado com ele. Algum elemento no
seu meio ele deveria controlar, mas não o está a controlar, ou o os seus feri-
mentos acumulados é tal que o faz afastar de todo o mundo e das massas com
as quais deveria estar em contacto muito íntimo.

Os ingredientes do trabalho bem-sucedido são: instrução e experiência no
assunto a tratar; boa inteligência em geral, e capacidade; capacidade de uma
alta afinidade; tolerância da realidade; e capacidade de comunicar e receber
ideias. Dadas estas coisas, resta uma parca probabilidade de fracasso. Dadas
estas coisas, um Homem pode ignorar todos os acidentes de berço, casamento
ou sorte, pois eles não podem colocar os elementos necessários nas nossas
mãos. Uma pessoa pode ter todo o dinheiro do mundo e no entanto ser incapaz
de desempenhar uma hora de trabalho honesto. Tal pessoa seria profunda-
mente infeliz.

Geralmente a pessoa que deliberadamente evita trabalho, trabalha mais
tempo e de maneira mais árdua do que quem prazenteiramente o confronta e
desempenha. Os Homens que não podem trabalhar não são felizes.

O trabalho é um dado estável* nesta sociedade. Sem algo para fazer não existe
razão para viver. Quem não pode trabalhar vale tanto como um morto; usual-
mente prefere a morte, e faz tudo para o conseguir.

Com a Cientologia, os mistérios da vida não são hoje muito misteriosos. O
mistério não é um ingrediente indispensável. Só os indivíduos muito aberrados
desejam manter vastos segredos bem longe de si. A Cientologia derrubou muitas
das complexidades criadas aos Homens e põe a descoberto o âmago desses pro-
blemas. A Cientologia, pela primeira vez na história do Homem, pode elevar a

*Dado estável: Um dado que não deixa as coisas em confusão e à volta do qual

outros dados se perfilam



34

inteligência de maneira previsível, aumentar a capacidade, reabilitar a capaci-
dade de jogar um jogo e permitir ao Homem escapar da espiral descendente das
suas próprias incapacidades. Portanto, o trabalho em si pode tornar-se um jogo,
uma coisa agradável e alegre.

Há algo que é ensinado em Cientologia muito importante para o estado de
espírito do trabalhador. Este sente frequentemente, no meio em que vive, que
está a trabalhando para fazer jus ao salário do mês, e que não apresenta nada
de importante para a sociedade. Ele desconhece muitas coisas. Uma delas é
como são poucos os bons trabalhadores. Ao nível de executivos, é interessante
notar como uma grande companhia acha realmente precioso o indivíduo que
pode tratar e controlar serviços e homens. Tais pessoas são raras. É nas posi-
ções de topo da estrutura deste mundo do trabalho quotidiano que reside todo
o vazio.

E há outra coisa muito importante. O facto de que o mundo de hoje foi levado,
por meio de filosofias mentais planeadas para o trair, a acreditar que ao morrer
está tudo acabado e não há mais responsabilidade por coisa alguma. É alta-
mente duvidoso que isto seja verdade. Uma pessoa herda amanhã aquilo de que
morreu ontem.

Outra coisa que sabemos é que os homens não são dispensáveis. Um meca-
nismo de velhas filosofias diz-nos que, se pensamos que somos indispensáveis,
devemos ir a um cemitério e dar uma vista de olhos. Esses homens também
foram indispensáveis. Esta é a mais pura asneira. Se você olhar realmente com
cuidado o cemitério, encontrará o mecânico que pôs em funcionamento os mo-
delos de antanho sem os quais não haveria indústria hoje. Duvidamos que tal
feito esteja sendo desempenhado neste momento. Um trabalhador não é só um
trabalhador. Um operário não é apenas um operário. Um empregado de escritó-
rio não é somente um empregado de escritório. Eles são importantes pilares que
vivem e respiram, sobre os quais é erigida toda a estrutura da nossa civilização.
Não são dentes da engrenagem de uma poderosa máquina. São a própria má-
quina.



35

DA MORTE DO ESTADO DE CONSCIÊNCIA

Onde é que uma pessoa cessa de Sobreviver e começa a Sucumbir? O ponto
de demarcação não é a morte como a conhecemos. Ele é marcado pelo que po-
demos chamar de morte da consciência do indivíduo.

A maior arma do Homem é a razão. Na falta dos dentes, da carapaça, das
garras de tantas outras formas de vida, o Homem confiou na sua capacidade de
raciocínio a fim de promover sua sobrevivência.

A escolha da capacidade de pensar como arma principal é uma escolha feliz.
Ela concedeu ao Homem o reino da terra. A razão é uma arma excelente. O
animal com os seus dentes, a sua carapaça, as suas longas garras, é dotado de
armas que não pode alterar. Não pode moldar um ambiente mutante. E, para
sobreviver, é terrivelmente importante mudar quando o ambiente muda. Todas
as espécies extintas foram extintas por não poderem mudar a fim de controlar
um novo ambiente. A razão remedeia uma parte considerável desta falha, pois
o Homem pode inventar novos utensílios e novas armas, assim como um ambi-
ente inteiramente novo. A razão permite-lhe mudar, para moldar novas situa-
ções. A razão mantém-no em controlo de novos ambientes.

Qualquer animal que simplesmente se ajusta ao ambiente está condenado.
Os ambientes mudam rapidamente. Os animais que podem controlar e mudar
o ambiente têm mais possibilidades de sobreviver.

O único modo de poder organizar um estado coletivo é convencer os Homens
de que devem ajustar-se e adaptar-se, como animais, a um ambiente constante.
As pessoas devem ser privadas do direito de controlar, como indivíduos, o seu
ambiente. Assim podem ser arregimentados e arrebanhados em grupos. Tor-
nam-se possuídos, não possuidores. Têm que ser despojados de razão e direito
à razão, pois o próprio cerne da razão é o direito de tomar suas próprias decisões
quanto ao ambiente.

Os elementos combatem o Homem e o homem combate o Homem. O principal
alvo dos inimigos do Homem ou dum homem é o seu direito e capacidade de
raciocínio. As forças brutas e disparatadas dos elementos, tormentas, o frio e a
noite atacam, desafiam e então, pode ser que esmaguem a Razão, assim como
o corpo.

Mas assim como a inconsciência precede sempre a morte mesmo que por
instantes, também a morte da razão precede a morte do organismo. E esta ação
pode acontecer num longo período de tempo, mesmo até em metade duma vida,
mesmo até antes disso.

Já observou o alto nível de alerta dum jovem, de peito aberto contra as forças
que se opõem à vida? E observou um outro na velhice? Descobrirá que foi a sua
capacidade de raciocínio que sofreu. Ele ganhou experiência no duro e, da meia-
idade em diante, procura viajar nessa experiência. É um truísmo dizer que a
juventude pensa rapidamente com pouca experiência. E que a idade pensa de-
vagar com muita experiência. A razão da juventude está muito longe do sempre
certo, pois está a tentar raciocinar sem dados adequados.

Suponhamos que tivéssemos um Homem que reteve toda a sua capacidade
de raciocínio, tendo ainda uma grande quantidade de experiência. Suponhamos



36

que as nossas barbas grisalhas pudessem pensar com todo o entusiasmo e vi-
talidade da juventude, e ainda tivessem toda a sua experiência. O idoso diz ao
jovem: “tu não tens experiência!” O jovem diz ao idoso “você não tem razão!”
Obviamente que uma combinação ideal seria ter a experiência da idade e a vi-
talidade e visão da juventude.

Você pode ter dito a si mesmo: “Com toda a minha experiência de agora, o
que eu não daria por parte do entusiasmo que tinha antes?”. Ou talvez você se
desculpasse dizendo que “perdeu as ilusões”. Mas você não tem a certeza de que
foram ilusões. O brilho da vida, rápido entusiasmo, desejo e gosto de viver,
crença no destino são ilusões? Ou são sintomas da própria coisa de que a vida
é feita? E não é o declínio disto um sintoma de morte?

O conhecimento não destrói o gosto de viver. A dor e perda da autodetermi-
nação destroem esse gosto. A vida pode ser penosa. Ganhar experiência é, com
frequência, penoso. Reter essa experiência é essencial. Mas não será ainda ex-
periência mesmo quando não contém dor?

Suponhamos que você pudesse limpar toda a dor, física ou outras, acumula-
das na sua vida. Seria tão terrível desfazer-se dum coração despedaçado ou
duma doença psicossomática, com medos, ansiedades e apreensões?

Suponhamos que um homem tivesse uma nova oportunidade, com tudo que
sabe, de olhar novamente a vida e do Universo nos olhos e dizer que poderiam
ser vencidos. Você lembra-se de um dia, quando era mais novo, em que acordou
e viu o orvalho a brilhar na relva, nas folhas, e o sol dourado a brilhar num
mundo feliz? Lembre-se de como era lindo e bom? O primeiro doce beijo? O calor
da amizade verdadeira? A intimidade de um passeio ao luar? O que é que tornou
tudo tão diferente de um mundo reluzente?

A consciência do mundo à nossa volta não é uma coisa absoluta. Podemos
estar mais conscientes da cor, brilho e alegria numa ocasião da vida do que na
outra. Podemos sentir mais facilmente a brilhante realidade das coisas na ju-
ventude do que na velhice. E não será isso como que um declínio da consciência,
das perceções?

O que é que nos torna menos preceptivos do esplendor do mundo à nossa
volta? O mundo mudou? Não, pois cada geração nova vê o encantamento e a
glória, a vitalidade da vida, a mesma vida que a idade pode enxergar, no má-
ximo, como que embotada. O indivíduo muda. E o que é que o faz mudar? Será
o declínio das suas glândulas e nervos? Pouco provável, pois todo trabalho feito
nas glândulas e nervos, na estrutura do corpo, pouco restaurou, se é que o fez,
o esplendor da vida.

“Ah, juventude”, suspira o adulto “Se ao menos eu tivesse o seu entusiasmo
de novo!” O que é que reduziu aquele entusiasmo?

À medida que a consciência do esplendor da vida declina, também declina
nossa própria consciência. As perceções decrescem exatamente quando a cons-
ciência decresce. A capacidade de perceber o mundo à nossa volta e a capaci-
dade de tirar conclusões exatas sobre ele é, para todos os efeitos, a mesma coisa.

Os óculos são um sintoma do declínio da consciência. É preciso que a nossa
visão seja amparada para fazer o mundo parecer mais brilhante. A incapacidade
de nos movermos depressa, como quando corríamos na infância, é um declínio
de consciência e capacidade.

Completa inconsciência é morte. Meia consciência é meia morte. Um quarto
de inconsciência é um quarto de morte. E à medida que a dor que acompanha



37

a vida se acumula e o prazer deixa de se acumular, a luta contra o cavalheiro
da foice perde-se gradualmente. E, por fim, segue-se a incapacidade física de
ver, de pensar e de ser, como na morte.

Como é que esta dor se acumula? E se nos livrássemos dela retornariam uma
completa consciência e um conceito de vida inteiramente brilhante? E existe um
meio de nos livrarmos dela? Com a Cientologia, a resposta é SIM.



38

ÊNFASE NA CAPACIDADE

Quando dizemos “Vida”, todos sabemos, mais ou menos, de que estamos a
falar; porém, quando usamos esta palavra “Vida” de um modo prático, devemos
examinar os propósitos e comportamento, e em particular, as fórmulas desen-
volvidas pela Vida a fim de ter o jogo chamado “Vida”.

Quando dizemos “Vida”, queremos dizer Compreensão; e quando dizemos
“Compreensão”, queremos dizer Afinidade, Realidade e Comunicação. Compre-
ender tudo seria viver no mais alto nível de ação e capacidade potenciais. A
qualidade de Vida existe, então, na presença de Afinidade, Realidade e Comu-
nicação.

A Vida existiria num grau bem menos ativo nos níveis de mal-entendidos,
incompreensibilidade, doenças psicossomáticas e incapacidades físicas e men-
tais. Porque a Vida é Compreensão, ela tenta compreender. Quando ela se vira
e encara o incompreensível, sente-se frustrada e confusa.

Se uma pessoa está, obsessivamente e sem compreensão, a ser determinada
para a incompreensibilidade, então está certamente perdida. Por isso desco-
brimos que a única armadilha em que a Vida poderia cair seria fazer coisas sem
saber que as está a fazer.

Podemos sempre compreender que a nossa capacidade pode aumentar, por-
que na direção dum aumento de capacidade está mais compreensão. A capaci-
dade depende inteiramente duma maior e melhor compreensão do campo ou
área em que queremos ser mais capazes. Quando tentamos compreender inca-
pacidade, estamos, obviamente, a olhar para menos compreensibilidade, menos
compreensão, e assim não compreendemos de longe o decréscimo de capacidade
tão bem como o aumento de capacidade. Na ausência de compreensão de capa-
cidade, temos medo de perder capacidade, o que é simplesmente o medo do
desconhecido ou um pensar-ser-incognoscível; é que há menos conhecimento e
menos compreensão numa menor capacidade.

O controlo faz parte da compreensão e da capacidade. Claro que não é neces-
sário controlar todas as coisas, em toda a parte, se as compreendermos total-
mente. Entretanto, numa menor compreensão das coisas e, por certo, no espí-
rito de ter um jogo, o controlo torna-se um fator necessário. A anatomia do con-
trolo é Começar, Parar e Mudar, e é tão completamente importante saber isto
quanto a Compreensão: Afinidade, Realidade e Comunicação.

Os médicos e enfermeiras duma ala de doenças contagiosas têm algum grau
de controlo sobre as enfermidades que veem à sua frente. Só quando eles pró-
prios começam a reconhecer a sua incapacidade de lidar com esses males ou
pacientes, é que sucumbem a eles. Em vista do facto de nos últimos séculos
termos sido muito bem-sucedidos quanto a tratar moléstias contagiosas, os mé-
dicos e enfermeiras podem então andar com impunidade pelas enfermarias.

Os combatentes da doença, tendo um certo controlo sobre a mesma não mais
a temem, e assim ela não os pode afetar. Certamente haverá um nível de com-
preensão corporal que poderia ainda espelhar o medo, mas predominaria a
mesma afirmação. As pessoas capazes de controlar coisas não precisam temê-
las e não sofrem o seu efeito nocivo. As pessoas que não podem controlar coisas
podem receber delas maus efeitos.



39

O denominador comum de todas as neuroses, psicoses, aberrações e doenças
psicossomáticas é “não poder trabalhar”. Qualquer nação que tenha uma alta
incidência disto é fraca em produção e reduzida em longevidade.

Entre os incapazes está o criminoso, que é incapaz de pensar no seu seme-
lhante, incapaz de cumprir ordens, incapaz de fazer as coisas crescer, incapaz
de determinar a diferença entre o bem e o mal, incapaz de absolutamente pensar
no futuro. Qualquer um tem algumas destas coisas; o criminoso tem todas elas.

E o que fazer a respeito de “quanto isto é mau”? Bem, se dependermos por
muito tempo de outros que façam algo sobre isso, ou dependermos da força,
iremos falhar.

A ênfase é na CAPACIDADE.



40

AS PESSOAS HONESTAS TAMBÉM TÊM DIREITOS

Após ter atingido um alto nível de capacidade, você será o primeiro a insistir
no seu direito de viver com pessoas honestas. Quando conhecemos a tecnologia
da mente, sabemos que é um erro usar “direitos individuais” e “liberdade” como
argumentos para proteger aqueles que só iriam destruir.

Os direitos individuais não foram instituídos para proteger criminosos, mas
para trazer liberdade ao Homem honesto. Nesta área de proteção mergulharam
então os que precisavam de “liberdade” e “liberdade individual” para encobrir
as suas próprias questionáveis atividades.

A liberdade é para o Homem honesto. Nenhum Homem, que não é ele próprio
honesto, pode ser livre – ele cai na sua própria armadilha. Quando seus próprios
actos não podem ser descobertos, então é um prisioneiro; ele precisa esquivar-
se dos seus semelhantes, e é escravo da sua própria consciência. Antes de ser
possível, a liberdade tem que ser merecida.

Proteger pessoas desonestas é condená-las aos seus próprios infernos. Tor-
nando “direitos individuais” sinónimo de “proteger criminosos”, ajuda a um es-
tado de escravatura para todos, visto que quando se abusa da “liberdade indi-
vidual”, surge com ela uma impaciência que, com o tempo, nos leva a todos de
roldão. Todas as leis disciplinares têm por alvo os poucos que erram. Infeliz-
mente essas leis também lesam e restringem os que não erram. Se todos fossem
honestos, não existiriam ameaças disciplinares.

Só há uma saída para uma pessoa desonesta: defrontar-se com as suas pró-
prias responsabilidades na sociedade, e pôr-se de volta em comunicação com o
seu semelhante, a sua família, o mundo em geral. Procurando invocar os seus
“direitos individuais” para se proteger dum exame aos seus actos reduz, na
mesma medida, o futuro da liberdade individual, pois ela própria não é livre.
Entretanto, contamina os outros que são honestos, usando o direito deles à
liberdade para se proteger.

Inquieta se deita a cabeça que tem a consciência pesada.

E não se deitará mais facilmente ao procurar proteger más ações com apelos
a “liberdade significa que você não deve nunca olhar para si”. O direito de uma
pessoa à sobrevivência está diretamente relacionado com a sua honestidade.

Liberdade para o Homem não significa liberdade para lesar o Homem. Liber-
dade de expressão não significa liberdade para fazer mal com mentiras.

O Homem não pode ser livre enquanto existirem os escravos dos seus pró-
prios terrores.

A missão de uma sociedade tecno-espacial é subordinar o indivíduo e con-
trolá-lo através de coação económica e política. Os únicos acidentados na era
da máquina são o indivíduo e a sua liberdade.

Para preservar essa liberdade, não deve ser permitido aos Homens esconder
as suas intenções malévolas sob a proteção dessa liberdade. Para ser livre, um
Homem deve ser honesto consigo mesmo e com os seus semelhantes.

Se um Homem usa sua própria honestidade para protestar contra desmas-
carar a desonestidade, esse Homem é, então, um inimigo da sua própria liber-
dade.



41

Podemos ficar ao sol unicamente enquanto não deixarmos os actos dos ou-
tros trazer a escuridão.

A liberdade é para o Homem honesto. Existe liberdade individual somente
para os que têm capacidade de ser livres.

Quem iria punir quando pudesse salvar?

Somente um louco quebraria um objeto desejado que pudesse consertar.

O indivíduo não tem que morrer nesta era da máquina; com direitos ou sem
direitos. O criminoso e o louco não devem triunfar com seus recém-encontrados
utensílios de destruição.

A pessoa menos livre é aquela que não pode revelar os seus próprios actos e
que protesta contra a revelação dos actos impróprios de outros. Sobre tais pes-
soas será construída uma futura escravatura política onde todos nós teremos
números, e a nossa culpa, a não ser que tomemos ação.

É fascinante que a chantagem e a punição sejam os traços dominantes de
todas as operações obscuras. O que aconteceria se estes dois artigos não mais
existissem? O que aconteceria se todos os Homens fossem suficientemente li-
vres para falar? Então, e só então, teríamos liberdade.

No dia em que pudermos confiar inteiramente uns nos outros, existirá paz
na terra.



42

NÍVEL DE ACEITAÇÃO

Uma coisa que a pessoa descobrirá é que foi cuidadosamente ensinada de
que certas coisas são más e, por isso, não desfrutáveis; e que instalou resistên-
cias a tais coisas; e que, com o tempo, essas resistências, se tornaram uma
esponja para as coisas para que eles foram preparados a contra-atacar, e que a
resistência, indo-se abaixo, criou uma sofreguidão por aquilo que, a principio,
resistia.

Este é o universo físico em funcionamento no melhor da sua operação: fazer
alguém combater algo, e arranjando depois maneira da pessoa acabar ansiando
pelo que esteve a combater.

Se olhar à sua volta poderá ver o Nível de Aceitação dramatizado em cada
atividade da vida. Poderá, então, compreender porque algumas mulheres não
limpam a sala-de-estar; para tal pessoa uma sala-de-estar não é aceitável, a não
ser desarrumada. Poderá também compreender a razão por que alguns homens
deixam uma linda e prestimosa miúda e fogem com uma doméstica ou uma
prostituta; o seu nível de aceitação estava bem mais abaixo da miúda bonita.
Poderá compreender ainda porque, enquanto jovens, alguns de vocês não eram
aceitáveis nos vossos próprios lares; eram por demais brilhantes e demasiada-
mente prazenteiros, e isso estava bem acima dos que estavam à sua volta. Po-
derá igualmente compreender porque os jornais imprimem as histórias que
apresentam.



43

CONFRONTO

O que a pessoa pode confrontar pode manejar.

O primeiro passo para lidar com alguma coisa é adquirir a capacidade de a
enfrentar.

Poderia dizer-se que a guerra continua como ameaça para o Homem porque
este não pode confrontá-la. A ideia de tornar a guerra tão terrível que ninguém
seria capaz de combatê-la, é o reverso exato do facto, se desejarmos pôr fim à
guerra. A invenção do arco comprido, da pólvora, do canhão naval pesado, me-
tralhadoras, fogo líquido e da bomba de hidrogénio, adicionam somente cada
vez mais à certeza de que a guerra irá continuar. À medida que cada elemento
novo, não confrontável pelo Homem, é adicionado aos elementos que não foi
capaz de confrontar até então, o Homem envolve-se numa cada vez menor ca-
pacidade de lidar com a guerra.

Estamos aqui a olhar para a anatomia básica de todos os problemas. Eles
começam com a incapacidade de confrontar alguma coisa. Quer apliquemos isto
às discussões domésticas, aos insetos, aos depósitos de lixo ou a Picasso, pode-
se sempre buscar o início de qualquer problema existente na falta de disposição
para confrontar.

Tomemos uma cena doméstica. O marido ou a esposa não pode confrontar o
outro, não pode confrontar as consequências da segunda dinâmica*, não pode
confrontar os encargos económicos, tendo, assim, um conflito doméstico.
Quanto menos qualquer desses é verdadeiramente confrontado, mais um pro-
blema se tornará.

É uma verdade banal que nunca se resolve coisa alguma ao fugir dessa coisa.
Certamente pode também dizer-se que oferecer o peito às balas de canhão
nunca resolve nada. Asseguro, porém, que se ninguém se importar que as balas
de canhão sejam ou não disparadas, o controlo das pessoas pela ameaça das
balas de canhão cessará.

Lá em Skid-Row2, onde existem marginais para manter a polícia ocupada,
não podemos encontrar um Homem cujas dificuldades básicas, cuja derrocada,
não possa ser logo relacionada a uma incapacidade de confrontar. Uma vez um
criminoso que veio até mim tinha todo o lado direito paralisado. No entanto,
este Homem vivia de se dirigir às pessoas num beco, batendo-lhes e roubando-
as. Ele não podia relacionar a razão por que atingia as pessoas com seu lado e
braço paralisados. Desde a infância que tinha sido educado a não confrontar os
homens. O mais perto que podia chegar quanto a confrontar homens era ba-
tendo-lhes, daí sua carreira criminal...

*segunda dinâmica: impulso para a sobrevivência através de sexo e
crianças.  As dinâmicas são impulsos para a sobreviver como e atra-
vés de si próprio  (primeira dinâmica), sexo e crianças (segunda dinâ-
mica), grupos (terceira  dinâmica), humanidade (quarta dinâmica)
todas as formas de vida (quinta  dinâmica) o universo físico, matéria,
energia espaço e tempo, (sexta dinâmica), espíritos ou pensamento
(oitava dinâmica), e o Ser Supremo, O Criador, Infinito oitava dinâ-
mica).

2 Skid Row, oficialmente conhecida como Central City, é uma área na Baixa de Los Angeles. Se-
gundo o censo de 2000, a população do distrito era de 17 740. A área possui uma das maiores
populações de pessoas sem-teto nos Estados Unidos.



44

Quanto mais o horror do crime for endeusado pele televisão e imprensa pú-
blicas, menos a sociedade será capaz de lidar com o crime. Quanto mais terrível
for tornada a delinquência juvenil, menos a sociedade será capaz de tratar a
delinquência juvenil.

Na educação, quanto mais secreta e difícil é tornada uma matéria, menos o
estudante será capaz de manejar a matéria. Quando um assunto é tornado ex-
cessivamente espantoso pelo instrutor, mais o estudante se afasta dele. Havia,
por exemplo, alguns antigos estudos mentais europeus tão complicados e in-
compreensíveis, e semeados de tal falta de entendimento do Homem, que ne-
nhum estudante tinha a possibilidade de confrontá-los.

O homem encontra-se hoje, em grande parte, neste estado quanto ao espírito
humano. Durante séculos o Homem foi educado para acreditar em demónios,
vampiros e coisas que surgem no meio da noite. Havia uma organização no sul
da Europa que se aproveitava deste terror e fazia os demónios e diabos tão ter-
ríveis que por fim o Homem não podia nem sequer enfrentar o facto dos seus
semelhantes terem alma. E assim entrámos numa era totalmente materialista.
Com os ensinamentos passados segundo os quais ninguém pode confrontar o
"invisível", religiões vindicativas procuraram avançar para uma posição de con-
trolo preponderante. Naturalmente fracassaram no seu objetivo, e a ausência
de religião tornou-se a ordem do dia, abrindo desta forma a porta ao comunismo
e a outras idiotices. Embora possa parecer verdade que uma pessoa não pode
confrontar o invisível, quem disse que um espírito era sempre invisível? Digamos
antes que é impossível ao Homem ou a seja ao que for confrontar o inexistente,
e assim, quando se inventam deuses inexistentes e se lhes dão papeis nos cos-
tumes da sociedade, descobrimos que o Homem se torna tão degradado que
nem sequer pode confrontar o espírito dos seus semelhantes, e muito menos
tornar-se moral.

O confronto é um assunto em si mesmo muitíssimo interessante. Na verdade,
há algumas provas de que as figuras de imagem mental só acontecem quando
o indivíduo é incapaz de confrontar as circunstâncias da imagem. Quando isto
se conjuga e o Homem fica incapaz de confrontar seja o que for, seja onde for,
pode considerar-se que tem imagens de tudo em todo o lado. Isto foi provado
através de um teste muito interessante feito por mim em 1947 quando descobri
que, se se pudesse levar um indivíduo a "percorrer um elo" de alguma coisa que
acabava de ver, percorrer outro elo de alguma coisa que acabava de ouvir e
percorrer um elo adicional de alguma coisa que acabava de sentir, após algum
tempo ele seria capaz de manejar imagens muito mais graves na sua mente.
Descobri, embora não o tenha interpretado totalmente nesse momento, que um
indivíduo, quando pode confrontar todas as imagens, já não tem imagens, sendo
desta forma capaz de confrontar tudo quanto fez, não sendo mais perturbado
pelas coisas que fez. A apoiar isto, ver-se-á que os indivíduos que progridem na
capacidade de manejar imagens não terão finalmente imagens em absoluto. A
isto chamamos um Claro.

Um Claro no sentido absoluto seria alguém que pudesse confrontar fosse o
que fosse, tudo no passado, no presente e no futuro.

O manejo dum problema parece ser simplesmente o aumento da capacidade
de confrontar o problema e, quando este pode ser totalmente confrontado, não
mais existe. É estranho e miraculoso. As dificuldades do Homem são um com-
posto das suas covardias. Para ter dificuldades na vida basta começar a fugir
da função de viver. Depois disso, surgem seguramente problemas de magnitude



45

insolúvel. Quando os indivíduos são impedidos de confrontar a vida, obtêm
como resultado uma vasta capacidade de ter dificuldades com ela.

Várias características nervosas podem ser imediatamente localizadas ao ten-
tar o confronto com algo de que se insiste em fugir. Uma mão nervosa, por
exemplo, seria aquela com a qual o indivíduo está a tentar confrontar algo. O
movimento de avanço do nervosismo seria o esforço de fazê-la confrontar; o mo-
vimento de recuo seria a sua recusa de confrontar. Certamente, o erro básico é
confrontar com a mão.

O mundo nunca é brilhante para os que não podem confrontá-lo. Tudo é dum
cinzento enfadonho para um exército derrotado. Toda a artimanha de alguém
lhe dizer “ali tudo é mau” está contida no facto de estar a tentar impedi-lo de
confrontar algo e, desse modo, fazê-lo retirar-se da vida. Óculos, tiques nervo-
sos, tensões, todas essas coisas resultam duma indisposição para confrontar.
Quando essa disposição é restabelecida, tais incapacidades tendem a desapa-
recer.



46

DA ORDEM

Quando você começa a introduzir ordem em alguma coisa, a desordem apa-
rece e esvai-se, portanto, os esforços para pôr ordem na sociedade ou em qual-
quer das suas partes, irá sempre produzir desordem durante algum tempo.

O segredo é continuar a pôr ordem, em breve a desordem desaparece, e resta
uma atividade ordeira. Porém, caso você odeie a desordem e combata apenas a
desordem, jamais tentará trazer ordem a alguma coisa, pois a desordem resul-
tante quase o levará à loucura.

Somente se pudermos ignorar a desordem e compreender este princípio, te-
remos a possibilidade de ter um mundo a funcionar.



47

DO CARÁCTER HUMANO

No passado, o conhecimento do seu próprio carácter era facto intragável para
o Homem, visto as pessoas procurarem forçá-lo a atingir tal conhecimento uni-
camente através da condenação (censura). Ele resistiu ao que era e tornou-se
naquilo a que resistiu; e, sempre numa espiral descendente, chegou a esferas
mais baixas. Se ao menos uma vez um Homem entendesse com exatidão o que
ele é, se entendesse o que os outros buscaram fazer dele, se pudesse atingir este
conhecimento com grande certeza, não existiriam correntes suficientemente for-
tes para o impedir de escapar, pois tal seria seu espanto que venceria feras,
deuses e o Lúcifer em pessoa, para se tornar algo melhor do que já tinha con-
templado no seu próprio coração.

A única tragédia no meio de tudo isto é ter faltado o Homem um método de
formar com certeza um juízo sobre si mesmo, a fim de saber o que é que estava
a tentar melhorar.

O impulso básico do Homem é produzir um efeito.

Em seres relativamente altos em tom emocional, na faixa mais elevada do
Homem e acima, o impulso é produzir algo do nada. Só se pode causar um efeito
criativo fazendo nadas tornarem-se alguma coisa.

Mais baixo na escala de tom*, o efeito mais desejado é converter algo em nada.
A faixa geral do Homem ocupa esta área da escala.

O Homem, nas faixas mais baixas, está inteiramente dedicado às metas do
corpo em si. O corpo, para existir, precisa de converter algo em nada. Isto, como
ilustração mais simples, é a meta de comer. Comer pode ou não ser necessário
à vida; pode nem ser necessário ao corpo. Em Para-Cientologia**, existe alguma
evidência de que no estômago um dia se produziu energia de vida suficiente
para motivar o corpo sem mais “comida”, mas o corpo do Homem e dos animais
em geral, não está hoje em dia equipado desse modo, e disso estamos bem cer-
tos.

O único esforço do corpo para fazer algo do nada reside no sexo; e nesta
cultura, nos nossos tempos, o sexo é coisa degradada e sórdida que, na melhor
das hipóteses, precisa ser escondida, os bebés são algo para não ter, mas para
serem evitados. Assim sendo, até o sexo foi feito corresponder ao impulso de
converter algo em nada.

Exatamente como o corpo, através de comer, procura converter algo em nada,
a trajetória geral do Homem na sua conversação e relacionamento interpessoal,
também busca converter em nada uma amizade, conhecidos, a si mesmo, a arte
e todas as outras coisas. Muito mais prontamente aceita uma declaração ou
notícia que reduza algo cada vez mais a nada, do uma história que levante algo

* É a escala de tons emocionais que vão da morte, lá em baixo, subindo através da

apatia, pranto, medo, hostilidade encoberta, raiva, antagonismo, tédio, contentamento,

conservantismo, até entusiasmo, em cima. Existem, na verdade, tons mais altos, mas

não precisam ser nomeados aqui.

** Qualquer parte da Cientologia que exceda a realidade dum indivíduo em qualquer

momento dado



48

de um relativo nada para algo mais elevado. Desse modo, descobrimos que con-
quistas científicas para o bem do Homem ocupam as últimas páginas dos jor-
nais, e as histórias de assassinatos e amantes, guerras e pragas, ganham o
primeiro lugar.

O Homem, na sua presente forma, é mantido no caminho da sobrevivência
unicamente pela sua cultura. Esta cultura foi posta em ação pela força bruta.
A maioria dos homens está a sobreviver contra a sua própria vontade. Está a
trabalhar contra os seus próprios desejos; e quando possível e sempre bem en-
cobertamente, procura sucumbir.

O universo físico poderia ser chamado de universo de Amor/Ódio, por serem
estes dois os traços mais ostensivamente exibidos; nem um nem outro tem qual-
quer grande atitude, embora muitos clamem que o amor é tudo e que está lá no
alto da escala de tom, o que não é verdade.

Para viver o Homem tem que comer. Sempre que come, não importa a bon-
dade do seu coração ou a sua disposição, algo precisa ter morrido ou morrer,
mesmo que sejam só células. Para comer, então, é preciso ser capaz de provocar
morte. Se comer é motivado por morte, então a digestão seria tão boa quanto a
permissão de matar. As digestões são más nesta sociedade. O ato de matar é
evitado de forma degradada e encoberta; e o Homem come apenas as coisas que,
não só foram mortas noutro lugar e longe da vista, mas que também encontra-
ram a morte, garantida por um cozimento abrasador. Matar, mesmo que ali-
mento, está hoje muito acima da capacidade da maioria na nossa cultura.

Poderia dizer-se que as características do amor são Não-matar, dificuldade
estomacal, fome mas não podendo comer, trabalho, fluxos, forte ênfase em afi-
nidade, realidade e comunicação e sexo inibido. Poderia dizer-se que ódio como
personalidade se caracteriza, pelo menos no nível do pensamento, por matar,
dificuldade intestinal, fome mas comendo às escondidas, nenhum trabalho,
contenção, afinidade, realidade e comunicação fingidas, e sexo imposto. São
duas classes de personalidade. Muitas pessoas são compostas de ambas.

O pensamento do Homem é largamente originado de um impacto, e não é
livre. É um esforço para saber antes de saber, equivalendo a dizer, impedir um
futuro. O fenómeno de ir para o passado é simplesmente o fenómeno de tentar
recolher o conhecimento adquirido pela força e impacto, e mantido após o
evento, e colocá-lo antes do evento para impedir a coisa que já aconteceu. “Se
ao menos eu tivesse sabido”, é uma frase comum. Isto fica suficientemente mau
para levar o Homem a desejar saber antes de olhar para alguma coisa pois, no
seu estado degradado, é perigoso não só usar a força, não só usar a emoção,
não só pensar, mas também perceber as coisas que o fazem. Daí a predominân-
cia de óculos nesta sociedade.

O corpo, e isso significa logicamente o Homem nesta cultura, precisa de uma
razão para tudo. O que tem mais razão é o corpo. Uma razão é uma explicação,
o modo como o Homem a interpreta; ele tem que se explicar a si próprio e expli-
car cada ação. O Homem acredita que tem que ter força, mas recebe força, que
tem que não perceber ou ser percebido, que tem que matar, mas não ser morto,
que tem que não ter emoções, que tem que ser capaz de destroçar a destruição,
sem a receber. Ele não pode ter dores; deve evitar o trabalho e fingir que o tra-
balho que faz tem uma meta definida. Tudo o que vê, sente que tem que ter sido
criado por qualquer outra coisa, e que ele próprio não deve criar. Tudo tem uma
criação anterior à sua própria. Todas as coisas devem ser baseadas em coisas
anteriores. Desse modo, evita a responsabilidade por tudo o que fizer, e por
qualquer destruição que possa criar.



49

Este animal equipou-se com armas de destruição bem superiores às suas
armas curativas e, nesta imitação de tom baixo, geme, alegando estar a repro-
duzir santidade e devoção; entretanto, desconhece qualquer sentido de Ética,
podendo apenas seguir a moral. É um animal de carne, uma coisa dentro da
camisa-de-forças da polícia, feito para sobreviver, feito para permanecer em obe-
diência, feito para executar o seu dever e desempenhar a maior parte dele sem
alegria e sem, coitado dele, sequer verdadeiro sofrimento. É um animal de carne;
algo para ser comido. Precisa ser ajudado, precisa aprender onde está e observar
melhor.

Na época atual, a covardia é a postura social aceite; a auto-abenegação é a
forma apropriada de abordagem; a indecência às escondidas é o método apro-
priado de sobrevivência.

Pode ser que esta minha exposição produza uma sólida convicção. Feliz-
mente, embora estes dados sejam baseados em larga experiência com o Homem,
particularmente nos últimos anos, bem como durante uma guerra terrível e ca-
tastrófica, a minha explanação do caso não tem de ser aceite; na Cientologia
temos os processos que manifestam a exatidão desta observação a respeito do
carácter humano.



50

PASSADO, PRESENTE E FUTURO

Existe uma regra básica segundo a qual uma pessoa psicótica está preocu-
pada com o passado; uma pessoa neurótica mal pode manter-se no presente; e
uma pessoa sadia está interessada no futuro.

Esta divisão poderia ser feita mais especificamente entendendo que o neuró-
tico mal pode confrontar o presente; porém o muito, muito, muito sadio con-
fronta inteiramente o presente e tem muito pouca preocupação com o futuro,
sendo suficiente competente no manejo do presente para deixar o futuro agir
por si próprio. Olhar para o passado e olhar para o futuro extremo, ambos são
esforços para evitar o tempo presente, e esforços para olhar para outro lugar,
em vez de para algo.

Você já conheceu pessoas que responderão com um assunto inteiramente
diferente ao serem interrogadas sobre alguma coisa; quando consultadas a res-
peito do tempo, responderão algo a respeito do meteorologista. A incapacidade
de olhar para algo torna-se manifesta pensando primeiro antes de olhar; e de-
pois o alvo real para o qual se deveria estar a olhar é cada vez mais evitado até
estar inteiramente escondido num tumulto de complicações.

Evitar da realidade é simplesmente evitar o tempo presente.

Um indivíduo que não pode olhar para o universo físico, olha, ou para frente,
para o futuro, ou para trás, para o passado. Uma das razões por que isto é feito
é, para começar, haver insuficiente ação no presente e, depois, esta sede de ação
desenvolve-se numa incapacidade de ação, e ele decide que tudo deve ser man-
tido num estado constante e procura impedir a ação. Isto também se aplica à
dor. As pessoas que estão um tanto fora de tempo presente têm pavor da dor; e
as pessoas que estão verdadeiramente fora de tempo presente, como num es-
tado psicótico, têm uma reação súbita (revulsão) em direção à dor que não po-
derá ser descrito. Uma pessoa inteiramente no tempo presente não está muito
preocupada com a dor.

Evitar o trabalho é um dos melhores indicadores dum estado de decadência
duma personalidade. Existem dois denominadores comuns para todas as per-
sonalidades aberradas; uma é um horror ao trabalho, e outra é um horror à dor.
As pessoas só levemente fora de tempo presente, o que quer dizer, as pessoas
classificadas como “sãs”, já começaram a desculpar-se quanto ao trabalho na
medida em que trabalham visando uma recompensa final, e já não considera-
rem que o resultado do esforço em si e a realização de coisas, são por si só uma
recompensa suficiente. Assim sendo, toda a gratidão ou admiração torna-se a
paga necessária pela energia despendida. A exigência paternal de gratidão é com
frequência refletida numa pessoa seriamente aberrada, a quem foi dado sentir
que jamais poderia reparar os enormes favores concedidos a ele pelo trabalho
que lhe foi prestado pelos pais. Na verdade, não precisam ser pagos por isso,
pois, exatamente, se não foi recompensa suficiente ter o trabalho de criá-lo,
estão mais do que pagos; por outras palavras, não poderiam aceitar pagamento.

Tomando a pessoa muito, muito sã em tempo presente, um declínio da sua
sanidade seria marcado por uma mudança de interesse no tempo presente para
um avassalador interesse no futuro, o que declinaria num considerável planea-
mento para o futuro a fim de evitar males que pudessem acontecer nesse futuro,
para depois se esquivar do futuro devido a incidentes dolorosos, até um tremido
e ténue encosto ao tempo presente, e, então, evitar não só o futuro como o tempo
presente, mudando para o passado. Este último seria um estado psicótico.



51

Apega-se às coisas do passado sob o postulado de não deverem acontecer no
futuro. Isto prende a pessoa no passado.

Inação e indecisão no presente devem-se ao medo das consequências do fu-
turo. Em Cientologia, esta condição num indivíduo pode ser remediada de modo
a poder encarnar o tempo presente mais confortavelmente.



52

JOGAR O JOGO

A mais alta atividade é jogar um jogo. Quando o tom é alto, sabemos que é
um jogo. À medida que se desce na escala de tom, tornamo-nos cada vez menos
cientes do jogo.

A maior capacidade do pensamento é a DIFERENCIAÇÃO. Enquanto pode-
mos diferenciar, estamos sãos. O seu oposto é IDENTIFICAÇÃO.

A definição legítima de sanidade é a “capacidade de diferenciar o certo do
errado”.

Portanto, a mais alta capacidade ao jogar um jogo seria a de saber as regras
do certo e errado daquele jogo particular. Como todo o certo e errado são consi-
derações, e como o jogo em si é uma consideração, jogar o jogo requer uma alta
capacidade de diferenciação; particularmente, requer uma capacidade de co-
nhecer as regras, assim como as regras certas e as regras erradas.

Quando um indivíduo é propenso a identificar, não mais é capaz de diferen-
ciar as regras-certas das regras-erradas; e as regras-certas tornam-se erradas,
as regras-erradas tornam-se certas, e temos um criminoso.

Um criminoso não pode jogar o jogo da sociedade. Joga, então o “jogo” cha-
mado de “policias e ladrões”.

Uma pessoa que identifica fortemente, não necessariamente é criminosa, mas
está, com certeza, com dificuldade em jogar o jogo da sociedade. Em lugar de
jogar aquele jogo, “fica cansada”, “fica doente”. Ela provoca estas coisas porque
não quer jogar o jogo social. Tem uma espécie de “jogo” na “hipocondria”.

Ora, se tivéssemos uma cultura que operasse um jogo de não-jogo para qual-
quer um, uma cultura que, por si só, não tivesse nenhum jogo para todos joga-
rem, uma cultura que tivesse no seu governo uma fixação em impedir qualquer
um de jogar o jogo que ELES quisessem jogar, teríamos, como manifestação,
toda espécie de males curiosos, como os descritos em várias ideologias como o
Capitalismo ou o Comunismo. O jogo do governo seria apenas “Pare de jogar o
SEU jogo”. O grau de sanidade do governo seria a medida em que permitisse
forte e ativa participação no jogo do governo, no jogo de jogar o nosso jogo.

Mas se as pessoas que não podem jogar o jogo não poderem diferenciar, tam-
bém uma pessoa sã se poderia achar muito confusa ao fazer parte dum jogo que
não estabelecesse diferenciação, e onde as regras do correto e do errado não
estivessem claramente definidas. Desse modo, um governo sem códigos e juris-
prudência exatos e precisos, descobriria nos seus cidadãos uma incapacidade
de jogar o jogo, não importa quão são eles fossem.

Consequentemente o jogo pode ser louco e os seus jogadores sãos, ou os jo-
gadores podem ser loucos e o jogo são. Qualquer dessas condições afetaria a
outra. Quando temos jogadores loucos e um jogo louco como produto final de
um ou outro dos dois desequilíbrios acima, obteremos qualquer coisa, exceto
um jogo. Obteremos o caos.

Como exemplo útil da capacidade de diferenciar, tomemos pessoas incapazes
de ver algo errado em assuntos caluniosos. Temos aqui pessoas que não veem
diferença. Não diferenciam. Não diferenciam por não verem nenhum jogo. Não
veem nenhum jogo porque não podem jogar um jogo. Ou, habituados a uma
estrutura social sem regras do certo ou errado, perderam o seu padrão de jul-
gamento.



53



54

LIBERDADE VERSUS ARMADILHA

Na Grécia, Roma, Inglaterra, América Colonial, França e Washington, é tra-
vada grande quantidade de conversações sobre o assunto da Liberdade. Apa-
rentemente, Liberdade é algo muito desejável. Na verdade, a Liberdade é vista
como meta duma nação ou dum povo. Da mesma maneira, se estamos a res-
taurar a capacidade de uma pessoa, precisamos de restaurar Liberdade. Se não
restaurarmos a Liberdade, não poderemos restaurar a capacidade. O lutador
corpo a corpo musculoso, o motorista tenso, o piloto de foguete com tempo de
reação congelado, não são igualmente capazes. A sua capacidade reside num
aumento de Liberdade, numa liberação de tensão e uma melhor comunicação
com o seu ambiente.

A principal dificuldade da Liberdade é que não tem uma anatomia. Algo que
é livre, é livre. Com fios, vias, atalhos ou represas, isso não é livre; o que é livre,
é simplesmente livre. Existe algo mais sobre Liberdade que é intensamente in-
teressante: ela não pode ser eliminada.

Você pode ser capaz de concentrar a atenção de alguém em algo que não é
livre e assim levá-lo a um estado de crença de que a Liberdade não existe, mas
isso não significa que você eliminou a Liberdade do indivíduo. Não o fez. Toda a
Liberdade que alguma vez teve ainda lá está.

Além disso, a Liberdade não tem quantidade e, por definição, não tem locali-
zação no espaço ou no tempo. Assim vemos o indivíduo (espírito, alma) como a
coisa potencialmente mais livre que poderia existir. Por conseguinte, o Homem
concentra-se na Liberdade.

No entanto, se a Liberdade não tem anatomia, então explique, por favor, como
atingir algo que não pode ser inteiramente explicado. Se alguém fala de um “ca-
minho para a Liberdade”, está a falar de um traço linear. Então, isto precisa ter
fronteiras. Se há fronteiras, não há Liberdade.

Converse com uma pessoa que trabalha das oito da manhã às cinco da tarde,
sem metas, sem futuro, sem crença na organização e seus propósitos, a quem
são exigidos pagamentos com data determinada, aluguer e outras barreiras tipo
económico, que investe todo o seu salário assim que lhe é pago, e terá um indi-
víduo que perdeu a noção da Liberdade. Ele concentra-se tão profundamente
nas barreiras, que a Liberdade tem que ser em termos de menos barreiras.

Em muitos casos a vida tende para uma estupidez em que a pessoa não é
ciente um desastre até ele ter ocorrido. O fazendeiro do oeste médio tinha uma
boa frase para isto! “Casa roubada trancas à porta”. Seria preciso um desastre
para educar as pessoas quanto à existência de tal desastre. É a educação pela
dor, por impacto, por punição. Portanto, uma população que está diante dum
desastre imediato que iria obliterar o globo, não teria a oportunidade de apren-
der muito sobre o globo antes de ele ser obliterado. Assim, se insistíssemos em
aprender pela experiência com o fim de impedir tal desastre, nunca teríamos
oportunidade de o fazer. Se nenhuma bomba atómica de nenhuma espécie ti-
vesse sido largada na Segunda Guerra Mundial, seria provável não existir a mais
leve preocupação com a fissão atómica, embora a fissão atómica pudesse ter
sido desenvolvida ao ponto de poder fazer explodir o planeta sem nunca ser
usada contra o Homem, e depois, este demolidor-de-planetas, ser usado na
terra, destruindo-a.



55

Se uma pessoa não soubesse o que é um tigre e desejássemos demonstrar-
lhe que não há tigres presentes, passaríamos um mau bocado. Estamos aqui
livres de tigres sem conhecer coisa alguma sobre tigres. Antes de podermos
compreender a ausência de tigres, teríamos de compreender a sua presença.
Este é o processo de aprendizagem conhecido como “experiência”.

Para saber algo, e se vamos usar métodos educacionais, então é necessário
conhecer também seu oposto. O oposto de tigres existe provavelmente nas sel-
vas da Malásia onde os tigres são tão frequentes que sua ausência seria, de
facto, uma novidade. Um país que fosse totalmente infestado de tigres poderia
não compreender absolutamente a ideia da não existência de tigres. Nalgumas
partes do mundo, grande quantidade de argumentação teria de ser travada com
a população duma área com abundância de tigres, para fazê-la conseguir uma
vaga ideia do que seria uma ausência de tigres.

A compreensão de Liberdade é, então, um tanto complexa, por isso, os indi-
víduos que não a possuem, provavelmente não a podem compreender.

No entanto. O oposto de Liberdade é escravatura, e todos sabem disso, ou
não? Não penso que estas duas coisas são uma dicotomia. Liberdade não é o
positivo duma condição em que escravidão é o negativo, a não ser que estejamos
a tratar unicamente dum organismo político. Quando estamos a lidar com o
indivíduo, é necessária uma melhor terminologia, e uma melhor compreensão
da anatomia da Liberdade-negativa.

Liberdade-negativa é uma armadilha. Liberdade é a ausência de barreiras.
Menos liberdade é a presença de barreiras. Completa Liberdade-negativa seria
a omnipresença de barreiras. Uma barreira é matéria, ou energia, ou tempo, ou
espaço. Quanto mais matéria, energia, tempo ou espaço assumir o comando do
indivíduo, menos Liberdade aquele indivíduo terá. Isto é melhor compreendido
como armadilha, visto a escravatura implicar uma intenção, e armadilha poder
ser considerada quase sem intenção. Uma pessoa que cai num alçapão-para-
ursos, poderá não ter absolutamente pretendido cair ali, e um alçapão-para-
ursos poderá não ter pretendido que uma pessoa caísse nessa esparrela. No
entanto, caiu na armadilha. A pessoa está na armadilha-para-ursos.

Se desejamos compreender a existência e nela a nossa infelicidade, precisa-
mos de compreender a armadilha e a sua mecânica.

Em que esparrela é que uma pessoa pode ser apanhada? Básica e primeira-
mente, pode se apanhada por ideias. Em vista do facto de liberdade e capacidade
poderem ser vistas um tanto como sinónimos, então ideias de incapacidade são,
antes de mais nada, uma armadilha. Ouso dizer que, entre os homens, aconte-
ceu o incidente em que a pessoa estava sentada num puro vazio na crença total
de estar completamente aprisionada por uma cerca.

Temos o incidente mencionado no Autoanálise (livro de L. Ron Hubbard) so-
bre a pesca no Lago Tanganica, onde os raios do sol, sendo equatoriais, pene-
tram ardentes até ao fundo do lago. Os nativos pescam ali amarrando umas
ripas de madeira a um fio comprido. Pegam nas extremidades deste fio, põem-
nas em canoas e depois remam para a praia, esticando entre as canoas o fio
com as ripas. O sol, brilhando para baixo, projeta as sombras das barras para
o fundo do lago e, assim, uma gaiola de sombras move-se para dentro em dire-
ção ao baixio. Os peixes, vendo esta gaiola, composta de nada mais que ausên-
cia de luz, contrair-se sobre eles, debatem-se freneticamente nos baixios onde
não podem nadar, e são desse modo apanhados em cestos e cozinhados. Não
havia nada de que ter medo, apenas sombras.



56

Quando sai da mecânica, o Homem encontra-se em terreno incerto. A noção
de que as ideias poderiam ser tão fortes e penetrantes, é estranha para a maioria
dos homens.

Então, primeiro que tudo temos a ideia. Depois, elas próprias como produtos
de ideias, temos as mais óbvias mecânicas da armadilha na matéria, energia,
espaço e tempo.

A anatomia da armadilha é interessante, e é a razão pela qual as pessoas
caírem nela. De facto, a mecânica completa da armadilha é agora conhecida.
Em Cientologia, foi empreendida grande quantidade de experimentação para
determinar os fatores que resultaram em armadilhas, e foi descoberto que a
resposta a todo o problema foi a comunicação-nos-dois-sentidos.

Grosso modo, as leis disto são: uma fixação ocorre na presença de comuni-
cação-num-só-sentido. A fixação só acontece quando não foram dadas ou rece-
bidas respostas às coisas que nos estão a apanhar.

Poderíamos dizer que a única armadilha existente é a espera por uma res-
posta.

Armadilha é o oposto de Liberdade. Uma pessoa que não é livre está numa
armadilha. Pode estar apanhada por uma ideia; pode estar apanhada por ma-
téria, pode estar apanhada por energia, espaço ou tempo; ou pode estar apa-
nhada por todas elas. Quanto mais completamente uma pessoa está apanhada,
menos livre é. Não pode mudar, não pode mover-se, não pode comunicar, não
pode sentir afinidade e realidade. Poder-se-ia dizer ser a própria morte a su-
prema armadilha do Homem, pois quando um Homem está totalmente armadi-
lhado, está morto.

As partes componentes da Liberdade, como a vimos primeiro, são então: Afi-
nidade, Realidade e Comunicação que resultam em Compreensão. Uma vez al-
cançada a compreensão, a Liberdade é obtida. Para o indivíduo que está intei-
ramente enleado nas mecânicas da armadilha, é necessário restaurar-lhe co-
municação suficiente, para permitir a sua ascensão a um estado mais alto de
compreensão. Uma vez conseguido, a sua armadilha terminou.

Uma maior Liberdade pode ser atingida pelo indivíduo. Desejará maior Liber-
dade desde que tenha algum vislumbre dela. E a Cientologia orienta o indivíduo
para fora das primeiras áreas de armadilha até ao ponto onde pode obter níveis
mais elevados de Liberdade.



57

JUSTIÇA

O que é a justiça?

“A qualidade de misericórdia não é coagida, ela goteja como branda chuva do
céu...”, pode ser poético, mas não é definitivo. Contudo, demonstra que, mesmo
nos tempos de Shakespeare, os homens estavam sem rumo em matéria de jus-
tiça, injustiça, severidade e misericórdia.

As pessoas falam duma ação como injusta ou duma ação como justa. O que
querem elas dizer? No entanto, a menos que possamos compreender exatamente
o que estes termos querem dizer, certamente não poderemos intentar a avalia-
ção das ações dos indivíduos, comunidades e nações. Pela falta de capacidade
de assim avaliar, surgem mal-entendidos que, no passado, levaram a combater
relações pessoais e, no cenário internacional, à guerra. Um indivíduo ou nação
deixa ou recusa-se a compreender as medidas tomadas por outrem, ou deixa de
se enquadrar no acordo do modelo com o qual os outros estão acostumados, e
o resultado é o caos.

Em Cientologia, existem agora as seguintes definições:

JUSTIÇA – A administração imparcial das leis da terra, conforme o nível exis-
tente da relação severidade/misericórdia do povo.

LEIS – As concordâncias codificadas do povo, cristalizando os seus costumes
e representando as necessidades de conduta em que acreditam.

MISERICÓRDIA – Um abrandamento da aceitação pelo público da disciplina
para garantir sua segurança mútua.

SEVERIDADE – Um aumento da disciplina considerada necessária pelo povo
para garantir sua segurança.

INJUSTIÇA – Falha em administrar a lei existente.

EQUIDADE – Qualquer procedimento civil, responsabilizando cidadãos por
cidadãos, o que apresenta às pessoas decisões, de acordo com a expectativa
geral em tais casos.

DIREITOS – Os privilégios da Cidadania conforme códigos existentes.

Quando as leis não derivam de costumes ou quando uma nova lei infringe
uma lei antiga não cancelada, a lei exata torna-se confusa e, então, é inevitável
a injustiça.

A Justiça Básica só pode ocorrer quando existe uma lei codificada ou costume
mantido pela maioria.

Observando estas definições, só então se torna possível a jurisprudência. Os
Tribunais, legislatura e legislação, tornam-se confusos, pois nada é possível na
ausência duma compreensão de tais princípios.

Leis que não derivam da concordância entre a sociedade, ao que chamamos
de costumes, são inexequíveis, a não ser que haja uma concordância generali-
zada de que isto é costumeiro na sociedade. Não importa quantos polícias são
empregados, não importa a pureza da prosa com que a legislação é escrita, não
importa as assinaturas apostas no documento vinculativo, o público não obe-
decerá àquela lei. Similarmente, quando um governo age ignorando certos cos-
tumes básicos entre o povo e se recusa a impô-los, esse governo encontra-se,
então, num estado de tumulto civil com seu povo, naquele assunto. Podemos



58

observar que qualquer batalha do público com o governo surge exatamente
duma violação destes princípios.

Uma compreensão da parte duma nação, das dificuldades de outra, é neces-
sária para uma paz continuada. Quando uma nação começa a entender mal os
motivos e justiças concebidas como necessárias por outra nação, a tensão ins-
tala-se, levando por fim à guerra, com bastante frequência.

Quando quer que exista uma comoção excessiva do povo contra seu governo,
o governo então é convidado a agir como oponente do povo. Se um governo está
a agir com o seu povo como se fosse seu oponente e não um membro da equipa,
torna-se óbvio que devem existir muitos destes pontos nos códigos legais do país
que violam os costumes do mesmo povo. Onde quer que exista tal ponto, o re-
sultado é turbulência.

E Justiça é isso.



59

OS VOCABULÁRIOS DA CIÊNCIA

Em todos os sistemas científicos, temos um número de palavras código que
operam como veículos de comunicação, e quando uma pessoa não conhece es-
tas palavras, tem dificuldades com a própria ciência. Eu vi um doutorado em
ciência despenhar-se quanto à sua compreensão duma parte mais recente de
ciência, porque, para começar, nunca tinha entendido bem a nomenclatura.
Não sabia exatamente o que era uma Unidade Termal Britânica, ou algo pare-
cido. Portanto, mais tarde, ao tentar resolver um problema vasto e complicado,
há um dado deambulando na sua mente que não é estável, em absoluto, está a
ficando confuso, está misturado com todos os outros dados. É só porque, em
primeiro lugar, não compreendeu o que o termo significava.

Desse modo, tal como a aprender sinais semafóricos, tal como a aprender o
Código Morse, tal como a aprender a fala de bebé, também, ao sermos versados
nalguma matéria especializada em particular, precisamos de ser versados na
sua terminologia. Então, a compreensão aumenta. Doutro modo, a compreen-
são é impedida pelas palavras batucando à sua volta, não se ligando a coisa
nenhuma. Se você sabe vagamente que tal e tal palavra existe e, no entanto,
não tem uma compreensão definida do seu significado, ela não se alinha. Assim,
um mal-entendido quanto a uma palavra, pode causar o desalinhamento dum
assunto e isto, realmente, é a base da confusão primordial do Homem na com-
preensão da mente.

Tem havido tantas palavras designadas para várias partes da mente, que fi-
caríamos atordoados se meramente catalogássemos todas essas coisas. Tome-
mos, por exemplo, a tremenda experiência e tecnologia da psicanálise. Material
esmagadoramente complicado, na maioria meramente descritivo, parte sendo
terminologia de ação como o censor, o id, o ego, o alter-ego e tudo mais. A mai-
oria destas coisas alinhada, cada uma significando uma coisa especifica. No
entanto, os profissionais que começaram a estudar esta ciência, não tinham
uma boa fundamentação nas ciências exatas, por outras palavras, não tinham
um modelo das ciências exatas. E, na humanística, podiam ser tão descuidados
quanto quisessem as com suas palavras, porque não se esperava que a huma-
nística fosse precisa ou exata, isto não é uma critica, significa simplesmente
que você podia ter menor comando da linguagem.

Quando entraram no estudo de Freud, entraram nesta coisa interessante: o
id era uma coisa para uma pessoa, e para outra era algo diferente. E alter-ego
isto e aquilo. Ali, a confusão de termos, praticamente, só por si própria, tornou-
se a totalidade da confusão da psicanálise.

Na verdade, certamente a psicanálise é tão fácil de compreender como o ja-
ponês. O Japonês é fala de bebé, muitíssimo difícil de ler, muitíssimo difícil de
falar. Se puder imaginar uma linguagem que lhe diz qual o sujeito, qual o verbo,
qual o complemento, sempre que fala, você poderá imaginar ser esta espécie de
linguagem infantil. Uma linguagem que não tem várias classes ou conjugações
de verbos. Uma espécie muito pálida de linguagem. Não obstante, consiste me-
ramente, a fim de comunicar com um japonês, em saber o significado de certas
palavras; e se souber os significados daquelas palavras com precisão, então,
quando um japonês vem para você e diz “Você quer uma chávena de chá?” você
não se levanta imediatamente, porque pensou que ele disse “Tinta fresca”. Você
tem uma possibilidade de comunicação



60

Bem, similarmente com a linguagem da psicanálise, as grandes dificuldades
inerentes à compreensão de uma coisa como a psicanálise, tornaram-se muito
menos difíceis quando se viu a psicanálise como um sistema de códigos para
transmitir certos significados. Desse modo, não se tornaram um problema
quanto a estes fenómenos existirem ou não. Tornaram-se simplesmente um pro-
blema de palavras significando uma certa coisa precisa. Se significassem esta
coisa para todos, então as pessoas estariam a falar de psicanálise; e caso não
significassem esta coisa para todos, aí não estariam falando de psicanálise.
Quem sabe do que estariam a falar? O que se sabe a seguir é que estariam a
falar de Junguianismo3, e a seguir estariam a falar de Adlerianismo4, e a dife-
rença entre estes vários itens é diminuta, para dizer o mínimo. Porém as difi-
culdades de linguagem, então, fizeram muitos profissionais daquele ramo entrar
em desavença com a teoria, a qual, de qualquer modo, não compreendiam.

Lembro-me duma vez ter apreendido Igoroti, uma língua Oriental primitiva,
numa única noite. Sentei-me ao lado duma lanterna a querosene e apanhei uma
lista de palavras feita por um velho missionário nas colinas em Luzon: os igoro-
tis tinham uma linguagem muito simples. Este missionário tinha fonetizado a
linguagem deles e feito uma lista das principais palavras, seu uso e gramática.
E lembro-me de me sentar debaixo dum mosquiteiro, com os mosquitos a bater
famintos com os ferrões por fora do mosquiteiro, e aprendendo esta linguagem,
trezentas palavras, apenas memorizando estas palavras e o seu significado. E
no dia seguinte comecei a colocá-las em prática com as pessoas, falando igoroti
num tempo muito curto.

O ponto aqui é que não é difícil aprender uma língua, se você compreender
que está a aprender uma língua.

3 Carl Gustav Jung foi um psiquiatra e psicoterapeuta suíço que fundou a psicologia analítica.
Jung propôs e desenvolveu os conceitos de personalidade extrovertida e introvertida, arquétipo
e inconsciente coletivo.
4 Alfredo Adler (Viena, 7 de fevereiro de 1870 — Aberdeen, 28 de maio de 1937) foi um psicó-
logo austríaco fundador da psicologia do desenvolvimento individual.



61

COMO ESTUDAR UMA CIÊNCIA

Tudo o que há sobre uma ciência, no que concerne ao estudante, é ser tão
boa ou má na razão direta do seu conhecimento da mesma. Cabe ao estudante
descobrir a precisão dos seus utensílios. Antes de começar a discutir, criticar
ou tentar melhorar os dados que e ele apresentados, deveria descobrir para si
mesmo se a mecânica da ciência é ou não conforme declarado, e se faz ou não
o que foi proposto para ela.

Ele deverá formular uma ideia a respeito da cada coisa ensinada na escola.
O procedimento, técnica, mecânica e teoria. Ele deverá perguntar a si próprio:
Esta parcela dos dados existe? É verdadeira? Funciona? Irá produzir os melho-
res resultados possíveis no mais curto espaço de tempo?

Geralmente, há dois modos do Homem aceitar as coisas, nenhum deles muito
bom. Um é aceitar uma declaração porque a Autoridade diz que é verdadeira e
tem que ser aceite. A outra é pela preponderância de concordância de outras
pessoas.

A preponderância de concordância é, com demasiada frequência, o teste do
público geral de sanidade ou insanidade. Suponhamos que alguém entrasse
numa sala cheia de gente e, de repente, apontasse para o teto dizendo “Oh,
olhem! Há uma imensa aranha de quatro metros no teto!” Todos olhariam para
cima, mas ninguém mais veria a aranha e finalmente alguém lho diria. “Oh,
Sim, há”, afirmaria ele e ficaria muito zangado quando verificasse que ninguém
concordaria com ele. Se continuasse a declarar sua crença na existência da
aranha, em breve se encontraria internado.

A definição básica de sanidade, nesta sociedade um tanto nebulosamente
ensinada, é se uma pessoa concorda ou não com todas as outras. É um modo
muito negligente de aceitar a evidência, porém, com demasiada frequência, a
avaliação é feita nesta base.

E então a Regra da Autoridade: “O Dr. J. Silva concorda com sua proposição?
Não? Então, com certeza, isto não pode ser verdade. O Dr. Silva é uma autori-
dade eminente no ramo.”

Um Homem chamado Galen dominava a certa altura o campo da medicina.
Outro Homem chamado Harvey perturbou a confortável posição de Galen com
uma nova teoria sobre a circulação do sangue. Galen tinha estado de acordo
com o povo seu contemporâneo a respeito das “marés” do sangue. Eles não sa-
biam nada sobre a ação do coração. Aceitavam tudo que lhes tinha sido ensi-
nado, e tinham pouca observação própria. Harvey trabalhava na Real Academia
de Medicina e descobriu, pela vivissecção, a verdadeira função do coração.

Teve o bom senso de manter algum tempo as suas descobertas em absoluto
silêncio. Leonardo da Vinci tinha de algum modo descoberto ou postulado a
mesma coisa, mas era “artista louco” e ninguém iria acreditar num artista. Har-
vey fez parte da audiência duma peça de Shakespeare na qual o dramaturgo fez
a mesma observação, mas novamente o sentido de que os artistas nunca con-
tribuem com coisa alguma para a sociedade, impediu a todos, menos a Harvey,
de considerar a declaração como algo mais do que ficção.



62

Finalmente, Harvey fez o seu pronunciamento. Imediatamente, gatos mortos,
frutas podres e pedaços de jarras de vinho foram arremessados na sua direção.
Ele levantou bastante tumulto no círculo médico e social até, finalmente, em
desespero de causa, um médico faz a declaração histórica: “prefiro errar com
Galen do que acertar com Harvey!”

O Homem teria um avanço de exatamente zero, caso este tivesse sempre sido
o único método de testar a evidência. Porém, de vez em quando, durante o pro-
gresso do Homem, tem havido rebeldes nunca satisfeitos com a preponderância
de opinião, e que testaram um facto por si mesmos, observando e aceitando os
dados da sua observação, tornando depois a testar.

Possivelmente, o primeiro Homem que fez um machado de pedra lascada
olhou para uma lasca de pedra e decidiu que a forma irregular poderia ser apa-
rada dum certo modo. Quando descobriu que a pedra podia ser facilmente las-
cada, deve ter corrido para a sua tribo e tentou entusiasticamente a ensinar aos
seus companheiros como fazer machados da forma que desejassem, em lugar
de passar meses à procura de quaisquer pedaços de pedra com a forma correta.
É provável que tenha sido apedrejado para fora do campo.

Entregando-se a mais um voo de fantasia, não é difícil imaginar que ele tenha
finalmente conseguido convencer outro companheiro de que sua técnica funci-
onava, e que os dois amarraram um terceiro com um pedaço de liana, forçando-
o a observá-los a lascar um machado a partir de uma pedra bruta. Finalmente,
após convencer quinze ou vinte da tribo através de demonstração forçada, os
seguidores da nova técnica declararam guerra ao resto da tribo e, vencendo,
forçaram a tribo a concordar, por decreto.

Avaliação de Dados

O Homem nunca soube muito do que a sua mente está principalmente cheia:
Dados. O que são dados? O que é a avaliação de dados?

Todos estes anos em que a psicanálise tem ensinado os seus princípios a
cada geração de doutores, foi usado o método autoritário, conforme verificado
pela leitura de alguns dos livros sobre a matéria. Neles encontramos, intermi-
navelmente, “Freud disse...” A coisa verdadeiramente importante não é que
Freud disse” uma coisa, mas “Os dados são valiosos? São de valor? o que é que
valem?” Pode-se dizer que um dado é tão valioso quanto tenha sido avaliado.
Um dado pode ser provado na medida em que pode ser avaliado por outros da-
dos, e a sua magnitude é estabelecida pela quantidade de outros dados que
esclarece. Desse modo, o maior dado possível seria aquele que esclarecesse e
identificasse toda sabedoria do Homem no universo material.

Infelizmente, no entanto, não existe coisa tal como um Dado Principal. Pre-
cisa existir não um dado, porém dois dados, visto um dado não ter utilidade, a
menos que possa ser avaliado. Além disso, precisa haver um dado de magnitude
similar com o qual avaliar qualquer dado apresentado.

Os dados são os seus dados contanto que os tenha avaliado. São os seus
dados, por autoridade, ou são os seus dados. Se são os seus dados por autori-
dade, alguém lhos forçou e, na melhor das hipóteses, são pouco mais do que
uma leve aberração. Obviamente que você se fez uma pergunta a um Homem
que considerava competente e este lhe deu uma resposta, esse dado não foi
forçado. No entanto, se você saiu de lá acreditando daí por diante que esse dado
existia sem se dar ao cuidado de por si próprio investigar a resposta, sem a
comparar com o universo conhecido, deixaria de completar o ciclo da aprendi-
zagem.



63

Mecanicamente, a principal coisa errada com a mente é, com certeza, a tur-
bulência existente dentro dela; mas a sobrecarga de informação nesta sociedade
é a educação imposta que nunca foi permitido ao indivíduo testar. Literalmente,
quando lhe é dito para não tomar a palavra de qualquer um como dado absoluto,
está a ser convidado a quebrar um padrão do hábito a que foi forçado quando
criança.

Teste-o você próprio e convença-se de que existe ou não como verdadeiro. E
se verificar não existir, sentir-se-á confortável dali em diante; ao contrário, não
reconhecido até mesmo por si próprio, está sujeito a encontrar, bem no fundo
da sua informação e educação, uma questão não resolvida que irá minar, ela
própria, a sua capacidade de assimilar ou praticar qualquer coisa na linha
duma técnica. A sua mente não estará tão ágil no assunto como deveria estar.

Uma olhar sobe as Ciências

A razão pela qual a engenharia e a física alcançaram tanto a dianteira às
outras ciências, é o facto de apresentarem problemas que punem o Homem tão
violentamente, caso este olhar cuidadosamente para o universo físico.

Um engenheiro enfrenta o problema de perfurar um túnel através de uma
montanha para uma ferrovia. São traçadas pistas para a montanha de ambos
os lados. Se julgar errado o espaço, as duas entradas do túnel não se encontra-
rão no mesmo nível, no centro. Seria tão evidente para todos os envolvidos se o
engenheiro se enganasse, que ele toma muito cuidado para não o fazer. Observa
o universo físico, não apenas ao ponto de o túnel dever encontrar a outra en-
trada sem o desnível dum centímetro sequer, mas ao ponto de que, caso fizesse
um julgamento errado do carácter da rocha a ser perfurada, o túnel iria desabar,
um acidente que seria considerado uma ocorrência muito infeliz e desastrosa
para a profissão ferroviária.

A biologia está mais perto de Ser Ciência do que algumas outras porque, no
campo da biologia, se alguém comete um erro demasiado grande sobre um mi-
cróbio, o resultado imediato poderá ser dramático e aterrador. Supondo que um
biólogo tem a responsabilidade de injetar plâncton num reservatório de água.
Plânctones são “germes” microscópicos muito úteis ao Homem. Entretanto, de-
vido a algum engano, o biólogo injeta germes tifoides no suprimento de água;
haveria um resultado imediato e dramático.

Supondo que é apresentada a um biólogo a tarefa de produzir uma cultura
de fermento (levedura) que, ao ser colocada na massa de pão branco, colorisse
o pão de castanho. Este Homem estaria diante da necessidade de criar um fer-
mento que, não só se comportasse como fermento, mas também produzisse um
corante. Teria de lidar com o aspeto prático do problema, pois após anunciar
seu sucesso, haveria “o teste do fermento”: O pão é comestível? E o teste do pão
castanho: O pão é castanho? Qualquer pessoa poderia fazer o teste facilmente,
e todos saberiam com muita rapidez se sim ou não o biólogo tinha tido sucesso
ou se tinha falhado.

A política é chamada de ciência. Existem leis naturais a respeito de política.
Elas poderiam ser resolvidas se alguém aplicasse, de facto, uma base científica
à pesquisa política.

Por exemplo, é uma conclusão precipitada dizer que, se todas as linhas de
comunicação entre os Estados Unidos e a Rússia forem cortadas, a Rússia e os
Estados irão entender-se cada vez menos. Então, demonstrando a todos como
o modo de viver americano e o modo de viver russo são diferentes, e demons-
trando isto dia após dia, ano após ano, não há alternativa a não ser diminuir a



64

afinidade. Declarando terminantemente que a Rússia e os Estados Unidos não
estão minimamente de acordo sobre teoria política, a conduta do Homem ou das
nações, a tarefa estará praticamente completa. Ambas as nações entrarão em
tom de raiva e, subitamente, haverá guerra.

Os Estados Unidos são uma nação possuidora das maiores redes de comu-
nicação à face da terra, com um potencial manufator para além da imaginação.
Tem dentro das suas fronteiras os melhores homens de publicidade do mundo.
Entretanto, em vez de vender ideias à Europa, dá-lhe metralhadoras, aviões e
tanques para usar no caso da Rússia se manifestar. Quanto mais ameaças fo-
rem impostas contra um país no nível de tom da Rússia, mais perigoso aquele
país se tornará. Quando se pergunta às pessoas o que fariam sobre esta grave
questão, encolhem os ombros e dizem algo no sentido de que “os políticos é que
sabem”. Não se comprometem e racionalizam dizendo que, afinal de contas, há
o modo de vida americano que precisa ser protegido.

O que é o modo de viver americano? Esta é uma pergunta que irá parar quase
qualquer americano. O que é que no modo de viver americano é diferente do
modo de viver humano? Ele tentou reunir a liberdade económica para o indiví-
duo, a liberdade de imprensa e a liberdade individual, e define-as como modo
de viver estritamente americano; por que não foi chamado Modo de Viver Hu-
mano?

No caso da humanística, a ciência tem estado completamente ao deus-dará.
Foram seguidos princípios autoritários não questionados. Qualquer pessoa que
aceita conhecimento sem questioná-lo e avaliá-lo por si próprio, demonstra apa-
tia naquela esfera de conhecimento. Demonstra que, hoje em dia, o povo nos
Estados Unidos deve estar num estado inferior de apatia em relação à política,
a fim de aceitar, sem questionar, tudo que acontece.

Princípios fundamentais

Quando um Homem tenta erguer os planos duma vida ou duma profissão
sobre dados que ele próprio nunca avaliou, não tem possibilidade de sucesso.

Os fundamentos são muito, muito importantes, mas primeiro de tudo é pre-
ciso aprender como pensar a fim de estar absolutamente certo dum funda-
mento. Aprender a pensar não é particularmente difícil. Consiste meramente
em comparar um dado particular com o universo físico conforme conhecido e
observado.

O autoritarismo é pouco mais do que uma forma de hipnotismo. A aprendi-
zagem é forçada sob alguma forma de ameaça. Um estudante é entupido de
dados que não foram avaliados individualmente, justamente como um empa-
lhador encheria uma cobra. Tal estudante será bem informado e bem-educado,
conforme os padrões atuais, porém, infelizmente, não será muito bem-sucedido
na profissão escolhida.

Não cometa o erro de criticar algo na base de concordar ou não com as opi-
niões de outrem. O que é pertinente é concordar com a sua opinião. É conforme
você pensa?

Quase todos fizeram alguma espécie de observação do universo material. Nin-
guém viu tudo que há sobre um organismo, por exemplo, mas certamente não
há escassez de organismos disponíveis para um estudo adicional. Não há uma
razão válida para aceitar a opinião do Professor Blotz da Universidade Blitz que
disse em 1933 que os esquizofrénicos eram esquizofrénicos e que isso os fez
esquizofrénicos o tempo todo.



65

Se você está interessado na manifestação da insanidade, há em quase toda a
parte do mundo todas as formas de insanidade que se poderia esperar ver numa
vida. Estude as peculiaridades das pessoas à sua volta e imagine como seriam
se essas pequenas peculiaridades fossem aumentadas cem vezes. Poderá des-
cobrir que enumerando todas as peculiaridades, teria uma lista completa das
insanidades do mundo. A lista poderia muito bem ser muito mais exata do que
a apresentada por Kraepelin5 e hoje em dia usada nos Estados Unidos.

Se sanidade é racionalidade e insanidade é irracionalidade, e se você postulou
quão irracionais as pessoas seriam caso certas das suas obsessões fossem am-
pliadas cem vezes, poderá bem-estar na posse de uma lista bem mais exata e
completa de insanidades e suas manifestações, do que a existente.

Por isso, o único conselho que posso dar ao estudante é estudar o próprio
assunto e usá-lo exatamente conforme apresentado, formando a seguir suas
próprias opiniões. Estudar com o propósito em mente de chegar às suas pró-
prias conclusões quanto aos princípios assimilados serem ou não corretos e
funcionais. Comparar o que aprendeu com o universo conhecido. Buscar as ra-
zões subjacentes à manifestação, e postular a maneira e a direção em que a
manifestação irá provavelmente prosseguir. Não deixar a Autoridade de qual-
quer pessoa ou escola de pensamento criar uma conclusão antecipada dentro
de sua esfera de conhecimento. Unicamente com estes princípios de educação
em mente você poderá tornar-se um indivíduo verdadeiramente educado.

5 um psiquiatra alemão e é comumente citado como o criador da moderna psiquiatria e gené-
tica psiquiátrica. Kraepelin defendia que as doenças psiquiátricas são principalmente causadas
por desordens genéticas e biológicas.



66

A MENTE HUMANA

É comum pensar na mente humana como algo que acabou de acontecer na
última geração mais ou menos. A própria mente é de facto tão antiga como o
organismo. E conforme hipóteses anteriores, e provas estabelecidas por esta
nova ciência, o organismo, o corpo, é bastante antigo. Já vem do primeiro mo-
mento de aparecimento de Vida sobre a Terra.

Primeiro havia um universo físico, que aconteceu não sabemos como. Depois,
com o arrefecimento dos planetas, apareceu nos mares uma partícula de maté-
ria viva. Aquela partícula tornou-se por fim a célula complicada, mas ainda uma
mono-célula microscópica. Então, à medida que as eras se sucederam, tornou-
se matéria vegetal. Então tornou-se água-viva. E depois, tornou-se um molusco
e fez sua transição para crustáceo. O Homem evoluiu para formas cada vez mais
complexas, o tarso, a preguiça, o antropoide e finalmente o Homem. Houve mui-
tas etapas intermediárias.

Um Homem muito materialista, vendo somente o universo material, torna-se
confuso e vago a respeito disto tudo. Tenta dizer que os organismos vivos são
única e simplesmente barro, uma parte inteiramente do universo material. Ele
tenta dizer que, afinal de contas, é apenas o “curso interminável de proto-
plasma”, de geração em geração, através do sexo, é que é importante. O Homem
muito irrefletido é passível de cometer muitos erros, não só quanto à mente
humana, mas também quanto ao corpo humano.

Descobrimos agora que a ciência da vida, como a física, é um estudo de es-
táticos e cinéticos; descobrimos que a vida em si, a parte viva da vida, não tem
entidade comparável no universo físico. Não é simplesmente outra energia ou
apenas um acidente. A vida é um estático que, no entanto, tem o poder de con-
trolar, animar, mobilizar, organizar e destruir matéria, energia e espaço, e pos-
sivelmente até tempo.

A vida é uma CAUSA que age sobre o universo físico como EFEITO. Existe
agora uma evidência avassaladora a apoiar isto. No universo físico não há qual-
quer verdadeiro estático. Foi descoberto que todo o estático aparente contém
movimento. Entretanto o estático de Vida é evidentemente um estático verda-
deiro.

Evidentemente que a Vida começou com CAUSA pura. Com o primeiro fotão,
empenhou-se no manejo do movimento. E dali em diante, lidando sempre com
movimento, acumulou a experiência e esforço contidos num corpo. A vida é um
estático, o universo físico é movimento. O efeito da CAUSA sobre o movimento
produziu a combinação que vemos como unidade de um organismo vivo. Pen-
samento não é movimento no espaço e tempo. O pensamento é um estático con-
tendo uma imagem de movimento.

Desse modo podemos dizer que com sua primeira incidência sobre o movi-
mento, começou o primeiro pensamento sobre universo físico. Este estático, sem
volume, comprimento de onda, espaço ou tempo registra no entanto movimento
e os seus efeitos no espaço e tempo.

Isto é obviamente uma analogia. É, porém, uma analogia peculiar por resolver
amplamente os problemas da mente e da estrutura física.

Uma mente não é, então, um cérebro. Um cérebro e o sistema nervoso são
simplesmente condutas para as vibrações do universo físico. O cérebro e os



67

troncos nervosos são muito semelhantes ao sistema de um painel de distribui-
ção. E há um ponto do sistema onde as vibrações se transformam em registos.

Um organismo é motivado por uma CAUSA continuada, interminável, sem
espaço e sem movimento. Esta causa espelha ou tira impressões de movimento.
A estas impressões chamamos “memórias” ou, mais exatamente, fac-símiles.

Um fac-símile é uma palavra simples significando o retrato duma coisa, uma
cópia duma coisa, e não a coisa em si. Daí que para evitar confusões e manter
este ponto diante de nós, dizemos que as perceções do corpo são “armazenadas”
como fac-símiles.

Visões, sons, gostos e todas as outras perceções do corpo são armazenadas
como fac-símiles do momento em que a impressão foi recebida. A verdadeira
energia da impressão não é armazenada. Não é armazenada, mesmo porque não
há suficiente estrutura molecular no corpo para armazenar esta energia como
tal. A energia do universo físico é, evidentemente, demasiadamente grosseira
para esse armazenamento. Além disso, embora as células pereçam, as memó-
rias continuam, evidentemente, a existir para sempre.

Um fac-símile dum dedo do pé ferido de ontem pode ser trazido de volta hoje
com a força plena do impacto. Tudo o que ocorre à volta do corpo, esteja ele a
dormir ou acordado, é registado como fac-símile, e armazenado.

Existem fac-símiles de toda e qualquer coisa que o corpo tenha de algum
modo percebido, visto, ouvido, sentido, cheirado, provado, experimentado,
desde o primeiro momento da existência. Existem fac-símiles de tédio, fac-sími-
les de morte súbita e rápido sucesso, fac-símiles de calma decadência e luta
gradual.

Usualmente, memória significa a lembrança de dados de tempos recentes;
por isso usamos a palavra “fac-símile”, pois enquanto que é o todo do qual a
memória faz parte, a palavra “memória” não abrange tudo o que foi descoberto.

Deve-se ter uma ideia muito boa do que é um fac-símile. Um fac-símile é um
registro dos movimentos e situações do universo físico, mais as conclusões da
mente, baseadas em fac-símiles anteriores.

Nós vemos um cão perseguir um gato. Muito depois do cão e o gato se terem
ido embora, podemos lembrar que um cão perseguiu um gato. Enquanto a ação
estava a ter lugar, vimos a cena, ouvimos os sons, pudemos até sentir o cheiro
do cão ou do gato. Ao observá-lo, o coração batia, o sal do sangue estava num
determinado ponto, o próprio corpo tinha um certo peso e as próprias articula-
ções uma posição, sentiu as próprias roupas, o contacto do ar com a pele, e
todas estas coisas que também foram registradas por inteiro. O total disso tudo
seria um fac-símile unitário.

Agora, alguém poderia recordar simplesmente o facto de ter visto um cão
perseguir um gato. Isso seria recordar. Ou poderia concentrar-se e, caso esti-
vesse em boa condição mental, ver novamente o cão e o gato, ouvi-los, sentir o
ar na pele, a posição das articulações, o peso do vestuário. Poderia recobrar a
experiência, parcial ou inteiramente. Quer dizer, poderia trazer parcial ou com-
pletamente à sua consciência a “memória”, o fac-símile unitário dum cão per-
seguindo um gato.

Não é preciso ser drogado, hipnotizado ou ter fé para fazer isto. As pessoas
têm variações deste modo de relembrar e supõem que “todos o fazem”. Uma
pessoa com boa memória é simplesmente alguém que pode recobrar facilmente



68

os seus fac-símiles. Uma criancinha, na escola, aprende, hoje em dia, por repe-
tição. Isto não é necessário. Se tem boas notas, é usualmente porque simples-
mente traz de volta “à mente” quer dizer, à sua consciência, o fac-símile da
página do texto sobre a qual está a ser examinada.

À medida que atravessa a Vida, ela regista vinte e quatro horas por dia, a
dormir e acordada, em dor, sob anestésico, feliz ou triste. Estes fac-símiles são
usualmente registrados com todas as perceções, isto é, com todo canal senso-
rial. Na pessoa que tem falta dum canal sensorial, como na surdez, essa parte
do fac-símile fica em falta.

Um fac-símile completo é uma espécie de retrato colorido tridimensional, com
som e cheiro e todas as outras perceções, mais as conclusões ou especulações
do indivíduo.

Uma vez, há muitos anos atrás, foi notando por um estudante da mente que
as crianças tinham esta faculdade de ver e ouvir da memória o que tinham de
facto visto e escutado. E foi notado que a capacidade não durava. Não foi feito
qualquer estudo adicional do assunto e, na verdade, tão obscuros foram estes
estudos, que eu não tive conhecimento deles durante os primeiros estágios do
meu próprio trabalho.

Conhecemos agora grande quantidade de coisas sobre estes fac-símiles, por
que não são facilmente recuperáveis pela maioria das pessoas quando cresci-
das, como mudam, como a imaginação pode começar a voltar a manufaturá-los,
como na alucinação ou nos sonhos.

Em resumo, uma pessoa é tão aberrada quanto é incapaz de lidar com os
seus fac-símiles. É tão sã quanto pode manejar os seus fac-símiles. É tão doente
quanto é incapaz de manejar os seus fac-símiles. Está tão bem quanto os pode
tratar.

A parte da ciência da Cientologia devotada à reabilitação da mente e do corpo
lida com fenómenos relativos ao manejo desses fac-símiles.

Uma pessoa deve ser capaz de apanhar, inspecionar e pôr de lado, à vontade,
qualquer dos seus fac-símiles. Não é uma meta desta nova ciência restaurar a
recordação de perceção completa; a meta é reabilitar a capacidade duma pessoa
para lidar com os seus fac-símiles.

Quando uma pessoa NÃO PODE manejar os seus fac-símiles, pode puxá-los
para o tempo presente e achar-se incapaz de se livrar novamente deles.

O que é uma doença psicossomática? Pode ser demonstrado que é a dor con-
tida numa experiência passada, ou a disfunção física duma experiência do pas-
sado. O fac-símile daquela experiência entra no tempo presente e fica com a
pessoa até um choque o fazer cair novamente fora da vista, ou até receber “pro-
cessamento” para escoá-lo, através desta nova ciência. Um choque ou necessi-
dade permite-lhe, entretanto, regressar.

Desgosto, tristeza, preocupação, ansiedade e qualquer outra condição emo-
cional são simplesmente um ou mais desses fac-símiles. Uma circunstância de
morte, digamos, causa aflição. Então, temos um fac-símile contendo desgosto.
Algo faz o indivíduo trazer esse fac-símile para o tempo presente. Ele não está
ciente disso, não o está a inspecionar, mas apesar disso age contra ele. Desta
maneira está a afligi-lo em tempo presente e ele não sabe porquê. A causa é o
velho fac-símile. A prova que é a causa assenta no processamento de Cientolo-
gia. No instante em que o fac-símile é descarregado da sua emoção penosa, o
indivíduo recupera. É o processamento numa das suas fases.



69

A mente humana é apenas uma fase da mente permanente. A primeira cen-
telha de vida que começou a animar a matéria sobre a Terra iniciou a gravação
fac-símiles. E continuou a gravar dali por diante. É interessante que todo o ar-
quivo esteja disponível para qualquer mente. Em investigações prévias, encon-
trei ocasionalmente fac-símiles que não eram alucinações ou imaginação, os
quais pareciam ir muito mais atrás do que a vida presente do indivíduo. Tendo,
já então, recurso ao processamento de esforço (Um processo específico de Cien-
tologia em que vários esforços básicos do indivíduo são trabalhados, por exem-
plo, o esforço para ver), foi possível “ligar” um fac-símile a todas as perceções à
vontade, e assim examinar os períodos mais antigos. O esquema genético foi
descoberto desse modo e fui surpreendido por terem sido postos a descoberto,
acessíveis a qualquer investigador futuro, os fac-símiles da linha evolucionária.
Muitos auditores têm desde então conseguido os mesmos resultados e, assim,
o biólogo e o antropólogo, entram na posse de uma mina de dados fascinantes.

Existem aqueles que não sabem nada da mente e, no entanto, são ampla-
mente pagos por isso, falando sagazmente sobre ilusão e delírio. Acontece que
existirem leis exatas e precisas para o delírio. Um incidente segue certos moldes.
Um incidente real é inteiramente inconfundível. Há um comportamento padrão
num fac-símile duma experiência verdadeira. Ele comporta-se de uma certa ma-
neira; o indivíduo obtém os esforços e perceções com clareza, e o conteúdo do
incidente expande e permanece bastante constante em diversas recontagens.
Um incidente imaginário contrai ordinariamente o conteúdo, e o indivíduo pro-
cura então manter seu interesse, enfeitando-o. Além disso, não contém esforços
constantes. Os que não têm tempo para estabelecer a veracidade dos fac-símiles
antes de se saber o que é “delírio”, possivelmente são, elas mesmo, pessoas
bastante delirantes.

A mente humana, como mente atual do Homem, não difere absolutamente
da mais elementar das mentes, a mono célula, exceto na complexidade do acres-
cida do cérebro. O ser humano está a usar fac-símiles para avaliar a experiência
e tirar conclusões e planos futuros sobre como sobreviver da melhor maneira
possível ou como morrer, e começar tudo de novo.

A mente humana é capaz de combinações de fac-símiles muito complexas.
Além disso, pode originar fac-símiles com base em fac-símiles antigos. Nada sai
errado com a mente, exceto das suas capacidades de lidar com fac-símiles. Oca-
sionalmente, uma mente torna-se incapaz de usar um fac-símile como experi-
ência passada e começa a usá-lo em tempo presente, permanentemente, como
desculpa para um fracasso. Assim temos a aberração e a doença psicossomá-
tica. Uma memória de dor contém dor e pode tornar-se dor no tempo presente.
Uma memória de emoção contém emoção e pode tornar-se emoção no tempo
presente.



70

OS REGISTOS DA MENTE SÃO PERMANENTES

O Homem, durante todos estes anos, formou juízos para o facto de que,
quando um ser humano já não era capaz de controlar as suas próprias opera-
ções e funções, e desde que, novamente em controlo, não podia recordar o que
tinha ocorrido, o material não era registrado. Isto era inteiramente injustificável
como suposição.

Examinemos primeiro a dor. Tecnicamente, a dor é causada por um esforço
contrário ao esforço do indivíduo como um todo.

O indivíduo é um aglomerado colonial de células. Cada célula procura viver.
Cada célula e o organismo inteiro são motivados basicamente por um desejo de
sobreviver.

A estrutura física é toda ela composta de átomos e moléculas, orgânicas e
inorgânicas. Enquanto o indivíduo está vivo e consciente, estes átomos e molé-
culas estão num estado de tensão e alinhamento ótimo ou quase-ótimo.

Ao receber um esforço contrário, tal como uma pancada ou, internamente,
como no caso de drogas, choque ou bactéria, a tensão ou alinhamento ótimos
ou quase-ótimos desses átomos e moléculas, conforme contidos nos nervos,
músculos, ossos e tecidos do corpo, desarrumam-se. O resultado é afrouxar ou
apressar os movimentos do corpo físico de maneira a causar desalinho e tensão
nos átomos e moléculas.

Isto é dor. Contra esforços à sobrevivência causam o aparecimento deste
efeito. O nome técnico deste efeito é “casualidade” (desordem: a relação de mo-
vimento imprevisto com movimento previsto). As direções do movimento das vá-
rias partes do corpo são desarrumadas em vetores ou padrões desordenados.
Dor resulta invariavelmente em perda, perda de células ou perda de alinha-
mento geral.

Quando a dor se vai, ainda fica um registo. A gravação daquela dor pode ser
chamada de volta à existência.

Se desejar fazer um teste muito simples, volte simplesmente à última vez em
que se feriu. Obtenha perceções tão completas quando puder do objeto que o
feriu e do ambiente circundante. Busque entrar em contacto novamente com o
objeto doloroso. A menos que esteja seriamente ocluso (obstruído, ou memória
não disponível para ser lembrada. Alguém que esteja ocluso tem má memória e
dificuldade em lembrar o passado), você deveria ser capaz de sentir aquela dor
uma vez mais. Se você próprio não pode fazer este teste por estar ocluso, peça
aos amigos para tentarem. Mais cedo ou mais tarde encontrará alguém que pode
recordar dor.

Outro teste: Belisque-se, depois volte ao momento em que fez isso e sinta o
beliscão novamente. Mesmo que esteja ocluso, deveria ser capaz de fazer isto.

Em resumo, dor é armazenada na forma de registo. Porém não é só isso que
é armazenado. A área inteira de qualquer desordem é armazenada por completo.
Os átomos e moléculas voltam a arrumar-se, dentro do padrão que tinham no
momento de receber a dor. Portanto, a dor pode voltar. Mas também o esforço e
todas as suas perceções podem retornar quando volta a dor ou a desordem ge-
ral.



71

O desalinhamento causado por uma pancada, choque, drogas ou bactérias
ocasiona uma incapacidade de funcionamento do centro de controlo da mente.
Desse modo, o centro de controlo da mente pode ficar inconsciente, pode ser
avassalado por este desalinhamento.

Após a recuperação da consciência nas ocasiões em que o centro de controlo
da mente tenta relembrar o que aconteceu, ele pode apenas lembrar a desordem.
Ele está a tentar lembrar uma ocasião em que não podia lembrar e, assim, retira
um branco (vazio).

O Homem pensava que, se não podia lembrar uma coisa, então esta coisa
não tinha sido gravada. É como a criancinha que esconde os olhos e, assim,
pensa que você não a pode ver, só porque não ela o pode ver si.

Com cada área de desordem assim criada por lesão, doença, choque ou dro-
gas, há também gravado o contra esforço em relação ao corpo. O esforço, inci-
dido sobre o corpo com uma pancada ou outro fator deformador, foi também
armazenado. Trata-se de força física. Quando ela volta sobre o corpo, volta como
força física. Ele pode distorcer feições ou o corpo, por estar em constante “rees-
timulação”.

A reestimulação é ocasionada por alguma parte do registo anterior se aproxi-
mar do presente. Isto evoca a antiga área desordem. O corpo, confuso, regista o
antigo contra esforço.

Quase todo mundo tem estes contra esforços do passado, sendo alguns deles
exercidos contra eles no presente. O seu subnível de consciência está sujeito a
resistir velhos contra esforços, pancadas, doenças, drogas, que uma vez os afe-
taram e os conduziram à inconsciência.

No momento em que o indivíduo concentra inteiramente a sua atenção noutro
lugar, estas velhas áreas podem exercer novamente a sua força.

Sinta a vivacidade ou completo senso de ser de cada um dos seguintes. Sinta-
se inteiramente vivo apenas no membro mencionado do seu corpo:

1. O pé direito. 7. Parte de trás do pescoço.

2. O pé esquerdo 8. O nariz

3. A face direita. 9. A mão direita

4. A face esquerda 10. A língua

5. Os dedos dos pés. 11. A mão esquerda

6. Parte de trás da cabeça. 12. O estômago

Se percorreu estes membros, investindo cuidadosamente vivacidade apenas
em cada um deles, provavelmente terá recebido vários incómodos e dores nas
áreas onde a sua concentração não estava fixada, ou experimentado, pelo me-
nos, tonturas. Tente isso diversas vezes.

O processamento limpa estas áreas antigas, com aumento resultante da sa-
úde e sanidade.



72

COMUNICAÇÃO

Poder-se-ia dizer que se puséssemos uma pessoa em comunicação pô-la-ía-
mos em bom estado. Esse fator não é novo na psicoterapia; porém a concentra-
ção nesse fator é nova, e a interpretação da capacidade como comunicação é
inteiramente nova.

Se você estivesse em minuciosa e completa comunicação com um carro numa
estrada, certamente não teria qualquer dificuldade em conduzir esse carro. Mas
se estivesse apenas em comunicação parcial com o carro, mas não com a es-
trada, é certo que ocorreria um acidente. A maioria dos acidentes acontece de
facto quando o motorista é distraído por uma discussão que teve, por uma re-
tenção ou por uma cruz ao longo da estrada indicando onde foi morto algum
motorista, ou pelos seus próprios temores em relação a acidentes.

Quando dizemos que alguém deveria estar em tempo presente, queremos di-
zer que deveria estar em comunicação com seu ambiente como existe, e não
como existia. E quando falamos de Previsão, queremos dizer que deveria estar
em comunicação com seu ambiente como existirá, assim como conforme existe.

Se a comunicação é tão importante, o que é a comunicação? É melhor ex-
pressa pela sua fórmula, que foi isolada, e cujo uso pode ocasionar um grande
número de resultados interessantes em termos de mudanças de capacidade. (A
Fórmula da Comunicação é: Causa, Distância, Efeito, com Intenção, Atenção,
Duplicação e Compreensão).

Há duas espécies de comunicação ambas dependentes do ponto de vista as-
sumido. Há comunicação efluente e comunicação afluente. Uma pessoa falando
a alguém, está a comunicar para aquela pessoa (confiamos), e a pessoa a quem
se fala está a receber comunicação de quem fala. Agora, à medida que a conver-
sação muda, verificamos que a pessoa a quem se falou está agora a falar, e está
a falar à primeira pessoa, que agora recebe dela a comunicação.

Uma comunicação é o processo de alternância de efluência e afluência comu-
nicação, e logo aqui existe a singularidade que produz aberração e armadilha.
Há aqui uma regra básica: Aquele que emite precisa também receber, e o que
recebe precisa também emitir. Quando descobrimos que esta regra está em de-
sequilíbrio numa das direções, encontramos dificuldades. Uma pessoa que ape-
nas emite comunicação não está, na verdade, a comunicar no mais amplo sen-
tido da palavra, pois a fim de comunicar inteiramente teria, tanto de receber
como de emitir. Uma pessoa que unicamente recebe comunicação está igual-
mente em desequilíbrio, pois, precisa então de emitir.

Toda e qualquer objeção de alguém ao relacionamento social e humano en-
contra-se, basicamente, nesta regra de comunicação, quando ela é desobede-
cida. Alguém falando, caso não esteja num estado de ser compulsivo ou obses-
sivo, fica consternado quando não recebe respostas. Similarmente, alguém a
quem se fala fica desalentado se não lhe é dada oportunidade de apresentar a
sua resposta

Até o hipnotismo pode ser compreendido através desta regra de comunicação.
O hipnotismo é um influxo contínuo sem uma oportunidade da parte do sujeito
de efluir. Isto no hipnotismo é levado a tal grau, que o indivíduo, na verdade,
entra logo ali, onde está sendo hipnotizado, numa armadilha, e permanecerá
até certo ponto preso nela, naquele lugar, dali em diante.



73

Desse modo, podemos ir ao ponto de dizer que a chegada dum projétil é uma
espécie de hipnotismo pesado. O indivíduo que recebe a bala não emite uma
bala e, por isso, é ferido. Se pudesse efluir um projétil imediatamente após re-
cebê-lo, poderíamos apresentar a interessante pergunta: “Ele seria ferido?” De
acordo com a nossa regra, não seria. Na verdade, se estivesse em perfeita co-
municação com seu ambiente, nem mesmo poderia receber uma bala de modo
lesivo.

Um ciclo de comunicação incompleto gera o que poderia ser chamado de
“Fome de Respostas”. Um indivíduo esperando por um sinal de que sua comu-
nicação foi recebida tende a aceitar qualquer afluxo. Quando um indivíduo con-
sistentemente esperou muito tempo por respostas que não chegaram, qualquer
espécie de resposta de qualquer lugar será puxada por ele e para ele, num es-
forço para remediar sua escassez de respostas.

Vimos uma raça inteira de filósofos desaparecer desde 1790. Vimos a filosofia
tornar-se uma matéria muito insignificante, quando um dia foi um valor muito
comum entre as pessoas. Os próprios filósofos se retiram da comunicação com
o povo, insistindo em usar palavras especiais que não podem ser logo assimila-
das pelas pessoas em geral. A circulação da filosofia não pode ser duplicada por
aqueles que têm vocabulários relativamente limitados. Tomemos palavras de
quebrar o queixo como telecinesia (telecinesia, a produção de movimento à dis-
tância por meios externos à esfera dos sentidos). Embora possivelmente signifi-
que algo muito interessante e vital, se refletir com cuidado, nenhum motorista
de táxi lhe mencionou esta palavra enquanto pagava a sua corrida ou mesmo
durante os momentos mais conversadores do trajeto. Provavelmente, a dificul-
dade básica com a filosofia foi a sua gramática ter-se tornado germânica, no
exemplo dado por Immanuel Kant. E se quiser, relembre aquela maravilhosa
história de Saki, em que uma vez um homem foi espezinhado até morrer ao
tentar ensinar os verbos irregulares alemães a um elefante. A filosofia perdeu
parte de sua responsabilidade pelo ciclo de comunicação ao tornar-se ininteli-
gível por seus leitores. É da responsabilidade de quem comunica falar com um
vocabulário que possa ser compreendido.

Agora, tomemos o indivíduo que se tornou muito “experiente” na vida, tem
uma banda-do-tempo (o registro inteiro, completo, com todas as perceções, da
existência do indivíduo no universo físico) que não é a banda-do-tempo de mais
ninguém. As individualidades básicas entre os homens são baseadas no facto
de lhes acontecerem coisas diferentes, e de observarem estas coisas diferentes
de diferentes pontos de vista. Deste modo, temos individualização e temos opi-
nião, consideração e experiência individuais.

Dois homens que vão pela rua abaixo testemunham um acidente. Cada um
deles vê o acidente dum ponto de vista pelo menos ligeiramente diferente. Con-
sultando doze testemunhas diferentes do mesmo acidente, teremos provavel-
mente doze acidentes diferentes. Completamente à parte do facto das testemu-
nhas gostarem de contar o que pensam terem visto em vez do que viram, havia
na verdade doze pontos diferentes a partir dos quais o acidente foi visto e, assim,
doze aspetos diferentes da ocorrência. Se os doze fossem reunidos e postos a
comunicar entre eles sobre este acidente, chegariam estão a um ponto de con-
cordância sobre o que verdadeiramente aconteceu. Poderia não ter sido o aci-
dente, mas certamente seria o acidente concordado que aí se tornaria o acidente
real. É desta maneira que os júris se conduzem. Podem ou não sentenciar sobre
o crime real, mas sentenciam certamente sobre o crime concordado.



74

Em qualquer guerra, leva dois ou três dias para haver o acordo suficiente
para saber o que ocorreu numa batalha. Embora tenha que ter havido uma
batalha real, uma sequência real de incidentes e ocorrências, o facto de cada
homem na batalha a ter visto do seu próprio ponto de vista particular, pelo que
estritamente queremos dizer “ponto de onde estava a olhar”, em lugar de suas
opiniões, ninguém viu a batalha na sua totalidade. Assim que tenha que ocorrer
um intervalo de tempo a fim de ter lugar comunicação suficiente sobre o assunto
da batalha para todos terem alguma forma de concordância sobre o ocorrido.

Com certeza que quando os historiadores chegam a esta batalha e começam
a escrever diferentes relatos tirados da memória de generais que tentam explicar
as suas derrotas, na verdade, obtemos uma descrição altamente destorcida. E,
entretanto, isto torna-se a batalha concordada no que diz respeito à história.
Lendo os historiadores, entende-se que nunca se saberá realmente o que teve
lugar em Waterloo, Bennington, Maratona. Pelo facto de podermos considerar
como comunicação um soldado atirar noutro soldado, vemos que estarmos a
estudar as comunicações sobre a comunicação.

Agora, chegamos ao problema do que uma unidade de vida tem que estar
disposta a experimentar a fim de comunicar. Em primeiro lugar, o ponto de
causa inicial tem que estar disposto a ser duplicável. Tem que ser capaz de dar
pelo menos alguma atenção ao ponto de receção. O primeiro ponto de receção
tem que estar disposto a duplicar, a receber e a mudar para o ponto de origem,
de modo a enviar de volta a comunicação ou uma resposta à mesma. E o pri-
meiro ponto de origem, por sua vez, deve estar disposto a ser o ponto de receção.

Como estamos a lidar basicamente com ideias e não com mecânica, vemos
então que tem que haver um estado de espírito entre o ponto de causa e o de
efeito através da que cada um esteja disposto a ser Causa ou Efeito à vontade,
disposto a duplicar à vontade, disposto a ser duplicável à vontade, disposto a
mudar à vontade, disposto a experimentar distancia entre eles, e, em resumo,
disposto a comunicar.

Quando obtemos estas condições num indivíduo ou grupo, temos pessoas
sãs. Onde ocorre falta de disposição de enviar ou receber comunicação, através
de as pessoas enviam comunicação obsessiva ou compulsiva sem direção ou
sem tentar ser duplicáveis, quando os indivíduos ao receber comunicação per-
manecem silenciosos e não dão reconhecimento ou resposta, temos fatores
aberrativos.

Um homem está tão morto quanto não puder comunicar. Está tão vivo quanto
puder comunicar. Descobri, com incontáveis testes, a um ponto que poderia ser
chamado conclusivo, que o único remédio para a condição de vida é uma maior
comunicabilidade. É preciso aumentar a nossa capacidade de comunicar.

Durante muitíssimos anos fiz esta pergunta: “comunicar ou não comunicar?”
Se nos metemos em tão completa dificuldade por comunicar, então, é claro,
deveríamos parar de comunicar. Porém não é o caso. Se nos metemos em difi-
culdades por comunicar, deveremos comunicar mais. Mais comunicação em vez
de menos é a resposta, e considero este quebra-cabeças resolvido, após um
quarto de século de investigação e ponderação.


